





José Juan Yborra Aznar
Enrique Martinez Andrés

Mitos del fin de un mundo
La mitologia del estrecho de Gibraltar

INSTITUTO DE ESTUDIOS
CAMPOGIBRALTARENOS



INSTITUTO DE ESTUDIOS
CAMPOGIBRALTAREROS

© José Juan Yborra Aznar
© Enrique Martinez Andrés
© De los textos e imagenes: Ediciones Europa Sur SL
© De las fotografias de los autores: Erasmo Fenoy/Ediciones Europa Sur SL
Coleccion Monografias del IECG

Primera edicion: septiembre de 2025
@ De esta edicion:
Instituto de Estudios Campogibraltarefios
Parque Las Acacias, s/n - 11207 Algeciras (Cadiz)
956 58 10 90 Ext. 1 - www.institutoecg.es - almoraima@institutoecg.es
Asesor de la edicion: Angel J. Sdez Rodriguez

ISBN: 9788488556479
Depdsito Legal: CA 364-2025

Impreso en Espana - Printed in Spain
Disefio y maquetacion: Masquelibros, S.L.

Queda prohibida, salvo excepcion prevista en la ley,
cualquier forma de reproduccion, distribucién,
comunicacién publica y transformacién de esta obra
sin contar con la autorizacion de los titulares de propiedad
intelectual. La infraccion de los derechos mencionados
puede ser constitutiva de delito contra la propiedad
intelectual (arts. 270 y ss. Cédigo Penal).



Mitos del fin de un mundo | 5

MITOS AL ACECHO

Mientras esperamos los cafés con la tostada integral y a que Rubi —-Ruru,
para los amigos y clientes mads fieles— nos suelte la primera fresca del
dia —-“tdmense hoy los vasos de agua y no me hagan trabajar de mas’-,
asoma resuelta por la cuesta arriba de la calle Rafael de Muro la figura de
Pepe Juan Yborra, rematada con elegante sombrero. Con la sonrisa traviesa
de un adolescente nos ensena el botin que lleva entre las manos: un bote
con sangre fresca de pollo que, atendiendo al encargo, un carnicero de
confianza del mercado Torroja le acaba de entregar. El maestro se propone
lograr con ella y con otros elementos algo parecido a la amalgama que
nuestros antepasados emplearon para dibujar sobre las paredes de abrigos
y cuevas las pinturas rupestres que, pasados los siglos, aun resisten con
la terquedad que solo pueden exhibir las cosas hechas para perdurar. La
charla mafanera dura mas bien poco, no vaya a ser que el botin se coagule
y el esfuerzo sea en balde.

La escena retrata a un personaje imprescindible de nuestra Algeciras que
pareciera salido del Renacimiento: inquieto y constante, profesor de varias
generaciones de alumnos en diferentes centros educativos, generoso a ra-
biar y comprometido con la divulgacién cientifica a ras de suelo, magnifico
poeta y escritor, hacedor de sabrosas y genuinas paellas alicantinas, viajero,
correcaminos de montes y llanos —incluso escalador, cuando hace falta- e
investigador de todo aquello que le toque al corazon.

El libro que tiene entre sus manos es fruto de la investigacion y de los
vastos conocimientos de Pepe Juan, como autor de los textos, y de los
pinceles de agil trazado de Enrique Martinez, su discipulo en un pasado
no muy alld y fiel complice en este volumen y en otras actividades tanto o
mas entretenidas. En esta presentacion publica de los mitos del Estrecho,
el pintor comparte con el narrador el entusiasmo por indagar en nuevos



6 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

espacios, por adentrarse en terrenos artisticos complejos, cargados de ale-
gorias e imdgenes desconocidas para la mayoria. Como artista al éleo, ha
captado y resuelto con gran solvencia la esencia de todos los personajes,
poniéndoles rostro y cuerpo, casi voz, haciéndolos accesibles, por mas que
sus historias plenas de glorias y calamidades parezcan de otro mundo.

Conviene recordar algo: las leyendas sobre Hércules, Cerbero, Perseo,
Heracles, Atlas, las Gorgonas, las Hespérides y el resto de nuestros “mi-
tos autoctonos’, como los denomina Pepe Juan, no son tales porque sus
protagonistas siguen entre nosotros, al acecho, atentos a un descuido para
embaucarnos. Lo podemos comprobar cualquier noche con viento de le-
vante en Punta Carnero, a lo largo de un paseo a primera hora del dia por
el Bosque de Niebla o con una zambullida al atardecer en las aguas de playa
de Bolonia, con los parpados cerrados, a modo bautismal.

Los capitulos aqui recogidos fueron publicados entre octubre de 2023 y
junio de 2024, a modo de episodios semanales, en Europa Sur. Tanto Pepe
Juan como Enrique mostraron desde el comienzo un gran entusiasmo con
un reto autoimpuesto que, por fortuna y como salta a la vista, supieron
encauzar y superar con nota.

Ademas de mi enhorabuena a los autores, felicito al Instituto de Estudios
Campogibraltareios por la iniciativa de recoger en este libro el conjunto de
la obra para poder disfrutarla a sorbos, sin prisas, saboreando cada palabra
y cada pincelada, pagina a pagina.

Javier Chaparro Escudero
Director de Europa Sur



Mitos del fin de un mundo | 7

RUMBO PONIENTE
Q)
EL LIBRO DE LAS ESTELAS FECUNDAS

“El mito es un pasado que también es un futuro.

Pues la region temporal en donde acaecen los mitos
no es el ayer irreparable y finito de todo acto humano,
sino un pasado cargado de posibilidades,

susceptible de actualizarse.”

Octavio Paz

| principio, fue nuestra primera ficcién. Las palabras llegaron tarde al

desmesurado y asombroso mundo, inicialmente timidas y desconcer-
tadas, empezaron su tanteo, mientras nuestro pensamiento fue brotando
del imparable didlogo entre vigilias y suefos.

;qué hubiera sido de nuestra indémita memoria sin los mitos?
;quiza seguirfamos navegando aun en alta mar sin brujula ni astrolabio,
extraviados en alguin lugar improbable de nuestra galaxia?

Durante milenios, navegantes, rapsodas, bardos, trovadores, escultores,
pintores y musicos, entre tantos otros, le han dado forma y cuerpo a nues-
tros mitos, creando historias e imagenes que potencian nuestra memoria
y nos permiten seguir navegando contracorriente en el mar de mares de la
vida. Fluyendo libremente, desdibujando orillas, el mito es la nave capaz de
expresar nuestras ideas mas complejas y profundas.

En el gran crisol del Mediterraneo Occidental, dindmico espacio, abierto
e ilimitado, en constante transformacion, desembocaron, arraigaron y se
multiplicaron nuestros mitos, apoderandose de nuestra memoria.



José Juan Yborra, incansable y lucido investigador, nos ofrece un alu-
cinante periplo del viaje que ha ido plasmando nuestra naturaleza mas
profunda, en la que lo autdctono y lo foraneo forcejean y se abrazan, hasta
confundirse para alcanzarnos en las orillas del presente. Los cincuenta
textos que componen este apasionante libro, dialogan con las sugerentes
imagenes creadas por el pintor algecirefio Enrique Martinez.

Este libro es el fruto maduro de toda una vida dedicada a rastrear huellas y
destellos, a saborear posos, hilvanando historias, entretejiendo mitos e ima-
genes con enjundiosas y sabias divagaciones que enriquecen este libro polifé-
nico que salvaguarda una parte esencial de nuestra propia cultura e historia.

Nuestros mitos son la sustancia viva que ha impulsado nuestra creativi-
dad desde el fondo de los tiempos, inspirando obras de arte y reflexiones
filosdficas, enriqueciendo la cultura y la comprension humana. Inevitable-
mente, las versiones de estos relatos se multiplican indefinidamente en el
profundo crisol donde confluyen todas las memorias.

Este singular cuaderno de bitdcora, nos muestra cdmo la creatividad
colectiva y desbordante, remontandose a nuestra primera oralidad, fuente
de un conocimiento ancestral, impregna nuestro sustrato mitico, dandole
amplitud a nuestra propia identidad cultural.

Durante milenios, estos mitos nos han servido para interpretar y darle
sentido a la realidad. Wole Soyinka, el gran dramaturgo y pensador ni-
geriano, considera que los mitos son una parte integral de la cultura y la
literatura. Destacando que unos mitos pueden ser empleados para luchar
contra otros mitos, lo que sugiere una vision critica y reflexiva sobre su
papel en la sociedad.

Los mitos tienen una funcién fundamental en la configuracion de la ex-
periencia humana, segin Elias Canetti, quien considera a los mitos como
una forma viva y esencial de conocimiento que no se limita a un pasado
superado, sino que pervive en las sociedades contemporaneas.

La vigencia innegable de estos mitos, que son fuente inagotable de vitali-
dad y de continuidad, nos dan acceso a un profundo conocimiento poético
del mundo. Es la raiz poética de los mitos lo que los universaliza y permite
que nos identifiquemos con ellos, que estén incorporados en nuestra me-
moria fundiéndose con nuestros pensamientos mas intimos.

El mito es una herramienta viva que acentua la realidad, permitiéndole
criticar la desacralizacién y la modernidad, dijo Pier Paolo Pasolini. La
poesia desplaza horizontes, abre el espacio para que todo confluya, inten-
tando reconciliarnos con el mundo.



Mitos del fin de un mundo | 9

Tanto en su poesia como su teatro, Bertold Brecht no buscaba perpetuar
los mitos, sino mas bien desmitificarlos y promover una reflexién critica
sobre la realidad social y politica de su tiempo.

Estos mitos también profundizan en nuestra propia experiencia espi-
ritual, que de alguna manera esta presente en estas historias precursoras
donde la inevitable fragilidad humana muestra su rostro mas ingenioso y
creativo, navegando de vida en vida, atravesando los siglos.

sacaso nos ofrecen estos mitos la cartografia interior de nuestra
propia existencia,
donde nada se deja borrar del todo y cada huella es capaz
de recobrar su sentido?

En los mitos se exterioriza nuestra propia complejidad interior, teatro
espontaneo de las sombras que nos habitan. En su ensayo “El hombre y
lo divino”, Maria Zambrano, licida y original pensadora de la generacion
del 27, recurre a la mitologia griega, especialmente a los mitos de Cronos
y Orfeo, para explorar la dimension espiritual del ser humano y la per-
vivencia de lo sagrado en el subconsciente. Ella considera que los mitos
surgen de los espacios de silencio que deja la razdén, siendo mas que un
conocimiento originario vencido por la supremacia de la razén. La razén
poética de Zambrano se nutre de los mitos para expresar lo indeterminado
y misterioso, creando un lenguaje que busca capturar la realidad originaria.

Estos mitos también se transforman en nuestra propia expresion musical,
individual y colectiva, en el poderoso entorno que nos mece. Origen poéti-
co indiferenciado de sonidos e imagenes donde Orfeo, Zyriab, Yemay4, en-
tre tantos otros, se abrazan en danzas del fuego, percusiones intemporales,
nubas andalusies, ritmos gnawa y jondura flamenca, hiphop y rock, y todas
las musicas que en nosotros confluyen, impregnando nuestra existencia,
musica sin adornos, expresion esencial.

Otros ven el mito como una forma de dar expresion simbdlica a cuestio-
nes imposibles de tratar de otro modo, utilizando la estructura del lenguaje
para articular ficciones que racionalizan lo imposible. De este modo los
mitos, como la musica, enriquecen quienes somos, quienes podriamos ser.

Este libro nos invita a ampliar y desplegar nuestra memoria, a pro-
yectarnos desde la esencia misma de los mitos, gran sombra alada de la
historia. Desde siempre los mitos nos cobijan, nos respiran, nos habitan
y nos orientan, sin ellos nos esfumariamos. Nosotros somos las ascuas,



la conciencia encendida del planeta que ilumina abismos, desafiando la
impenetrable oscuridad del olvido. Somos las fecundas estelas de los mitos
que se muerden la cola.

Celebremos estas historias y sus proteicos arquetipos, de origen tan
remoto, y que aun hoy prosperan en nuestro imaginario e impulsan y
animan nuestro espiritu creativo, desplazando horizontes, adentrandonos
inevitablemente en la complejidad, enredada y apasionante, de la voragine
del presente.

Trino Cruz, marzo 2025



Mitos del fin de un mundo | 11

LOS MITOS COMO PRE-TEXTO

In principium erat verbum.

sta frase atributiva encabeza un libro destacado entre los libros y se

ha convertido en paradigma y modelo, en brillante introduccién y
evangélica forma de empezar, aunque lo primero no haya sido nunca la
palabra. En la evolucién diacrénica y personal del ser humano hay estadios
anteriores a los mas elaborados niveles lexematicos. Antes de escribir, los
individuos hablaban y antes de articular palabra, poseian otros medios de
comunicacién, algunos tan antiguos que antecedian registros y catalogos,
documentos y relaciones; tan anteriores que precedian a cualquier litera-
riedad, por muy literario que esto parezca. Cuando Gabriel Garcia Mar-
quez comenzd a narrar la saga de los Buendia en un mitico Macondo de
cantos rodados como huevos de dinosaurios, expresé con muy oportunas
hipérboles que el mundo era tan reciente que las cosas carecian de nombre
y habia que sefialarlas con el dedo. Otra buena forma de empezar.

En el principio no ha estado nunca la palabra, sino la realidad, aunque
esta no siempre se ha mostrado con la comprension debida. En los prime-
ros estadios de nuestros antepasados mas remotos, la relacion con sus con-
géneres y con el entorno natural no debié de ser un dechado de facilidades.
Los individuos dependian para subsistir de un universo exterior extrafio y
cambiante, todopoderoso, oscuro, luminoso y omnipotente, que no cesaba
de plantearles mas interrogantes y dudas que certezas. Para alimentarse
dependieron primero de animales cuyas migraciones, comportamientos
y reacciones desconocian hasta que fueron capaces de desvelar qué habia
detras de su etologia. Mas tarde aprendieron a cultivar unas tierras que de-
pendian de imprevisibles factores que se mostraban con la arbitrariedad de
lo desconocido. En unas edades en que la historia ain no habia sido escrita,



el dia era simplemente luz y la noche oscuridad; el cielo, una referencia
que habia que conocer y una amenaza que habia que conjurar; el tiempo,
una sucesion de hitos que se encadenaban con la rapidez de las primeras
veces en forma de infancia temprana, madurez temprana y muerte todavia
mads temprana. Todo tenia lugar con la mas inmediata de las secuencias y
con los mas desbordados senalamientos, hasta que fueron capaces de darle
nombre a las cosas, aunque muchas de ellas —quizas las mas importantes—
seguian sin entenderse.

En ese momento se inicid el timido pero interesado balbuceo de los mitos.
Mircea Eliade defiende que su origen no fue otro que dar una explicacién
a la realidad, que adquiri6 existencia precisamente gracias a ellos. Desde
sus primeras descubiertas conscientes, la humanidad ha tenido mas incer-
tidumbres que evidencias: dependid primero de la falsa seguridad de una
tierra esquiva y seca, que podia convertirse en himeda y fértil; dependio
luego de un mar temido y a la vez necesario; dependi6 siempre del decurso
temporal y siempre considerd a la muerte como la mas tozuda compaiera
de viaje. El sol, la luna, las estrellas, la lluvia, los rayos, el arado, el curso
de los rios, las fuentes, los caminos, las orillas, los hitos, la abundancia, la
escasez, hasta el nacimiento y el ocaso eran elementos con los que convivia
entre tupidos velos de ausencias, pero tras los que se presentia un ansia de
conocimiento, de perspicacia, de poder, que acabd por caracterizar a la es-
pecie: una trascendencia relacionada con la hierofania o la sacralizacion de
las realidades, los espacios o las ideas con el objetivo de la mejor aprehen-
sién de un mundo excesivamente ancho, ajeno y complejo, pero el tnico
y cambiante escenario donde se desarrollaba cada una de las existencias.

Los mitos tienen un caracter pre-textual, pero no son exclusivos de los
primeros estadios humanos. Paul Gauguin tenia 49 afios cuando en 1897
pint6 en Tahiti una de sus obras mas conocidas. Se encontraba en aquel
tiempo acosado por intrincadas amenazas fisicas y animicas cuando llegé a
poner en duda sus cualidades como pintor. El fallecimiento de su hija Aline
complicd una situacidon que lo llevéd a las puertas del suicidio. Solamente
la pintura de un lienzo que acab¢ titulando ;De dénde venimos? ;Quiénes
somos? ;A donde vamos? y las expectativas por la reaccion del publico ante
su recepcion, lo empujaron a seguir con vida. Las considerables dimen-
siones de la tela recogen todo un tratado practico de poeticidad pictérica
donde una heterogénea sarta de mitos son representados desde un tem-
pestuoso e inseguro estado de dnimo. Con un marcado bicromatismo de
azules y amarillos, en un paisaje polinesio deliberadamente oscuro y sub-



jetivamente penumbroso, el artista despliega una serie de personajes que
simbolizan las sucesivas etapas de la vida racional e intentan dar respuesta
a las cuestiones que dan titulo a la obra. Recién nacidos, jévenes, adultos y
ancianos rodean a una figura central que transporta a lecturas cristianas en
un peculiar sincretismo entre las figuras de Jesucristo y san Sebastidn. La
sucesion desordenada de un total de doce imagenes humanas mas un idolo
incide igualmente en esta interpretacion sacra, asi como la representacion
de la deidad oriental que se contrapone en la sombra al cuerpo que recibe
la imposible luz cenital del centro.

Los mitos como pre-texto



14 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Al intentar responder a las tres preguntas que resumen toda una filosofia
existencial de comportamiento humano, Paul Gauguin recurrié a los mitos
como muchas otras mentes que, desde el principio de los tiempos, lo han
hecho cuando han perseguido respuestas tantas veces negadas por la razon.
Algo parecido sucede con las tres heridas con las que arribo6 el alter ego de
Miguel Hernédndez en su poemario Cancionero y romancero de ausencias:
el amor, la muerte y la vida son los tres grandes temas que han servido
de inspiracién constante en el arte. Todos ellos se relacionan igualmente
con cuestiones de dificil respuesta, para las que se ha recurrido incansable-
mente a los mitos en un camino de ida y vuelta en el que ha palpitado la
inconfesada intencion de aclarar lo que ha permanecido cubierto por mas
velos de los recomendables. Es entonces cuando estas fabulas adquieren un
nuevo significado polisémico: no solo han poseido el caracter pre-textual
que les otorgo su presencia desde estadios anteriores a la escritura humana
en los albores de la diacronia cultural; ademas, pueden ser consideradas
como pretextos, como solapadas excusas, como coartadas o incluso he-
rramientas de manipulacién con las que se ha intentado guiar comporta-
mientos grupales aprovechando su indiscutible valor de autoridad rara vez
puesta en cuestion. Y en esto, las diferentes culturas han llegado a alcanzar
un alto grado de sofisticacion y de eficacia, al convertir los mitos en iconos
representativos de actitudes, comportamientos y hasta sociedades, con sus
correspondientes luces y sombras.

Durante milenios, el mundo ha estado influido por el comportamien-
to de unos héroes legendarios que han servido de modelo y de patrén,
pero también de justificacion y de fingimiento. A lo largo de los siglos,
sucesivas oleadas culturales han ido superponiendo continuas capas sobre
mitos primitivos que se han ido configurando en un complejo caso de
aculturacion, en nuevos reflejos de civilizaciones posteriores: Inanna,
Ishtar, Ashera y Astarté han acabado formando un complejo palimpses-
to de deidades a lo largo de diferentes civilizaciones y culturas hasta el
punto de que sus rasgos morales y fisicos se han ido superponiendo hasta
conformar un solapado mestizaje que les ha otorgado un valor de lo mas
poliédrico y, por tanto, ambivalente. Las sucesivas culturas y civilizaciones
se han aprovechado del valor sagrado de esas deidades para adaptarlas
a nuevos credos, levantando una invisible trama de creencias donde las
confusiones generan nuevos caos.

El extremo sur de la peninsula Ibérica es una zona de mitos, de nume-
rosos mitos. Pocos territorios poseen una tan heterogénea sucesion de



Mitos del fin de un mundo | 15

leyendas y figuras que se entremezclan y conviven, siguiendo intereses
confesados y ocultos hasta superpoblar un lugar sucesivamente coloniza-
do. Han sido tantas las expediciones foraneas en busca de un legendario
occidente que se ha terminado por velar el componente mitico autéctono
para quienes este lugar no era un fin del mundo, sino el centro del suyo
propio. Desde época protohistdrica, el territorio que flanquea el estrecho
de Gibraltar estuvo considerado para las miradas metecas y ajenas como el
extremo occidental del Mediterraneo y pronto comenzoé a desempenar el
rol de confin geografico, metaférico y mitico de la tierra. Hasta aqui llega-
ron sucesivas civilizaciones orientales y en las bodegas, cubiertas, sentinas
y mastiles de sus naves se posaba un larvado miedo a lo desconocido, por
el que se sentian irremediablemente atraidos. En las mentes de los marinos
habian arraigado palpitos y temores, figuraciones y leyendas que daban un
caracter muy peculiar al lugar al que indefectiblemente todas estas expedi-
ciones se dirigian en busca de lo que carecian. El, Ishtar, Briareo, Geridn,
Medusa, Crisaor, Pegaso, Eurition, Ortro, Gargoris, Habis, Melkart, Hés-
peris, las Gorgonas, Perseo, Odiseo, Orfeo, Hércules, Ladon, Atlas, Anteo
o Cerbero se relacionan con una tierra extrema y apartada, aunque a la
vez atrayente; una tierra de columnas y estelas, de infranqueables puertas
y miticos jardines; de fronterizas lagunas y feroces guardianes. En pocos
espacios como este confin de occidente se puede entender el valor de unos
mitos utilizados por muchos con taimadas intenciones hasta el punto de
que se muestran como una invencion de los seres racionales para respon-
der a cuestiones o justificar intereses que tenian ya poco de divino. A pesar
de su fortaleza y de su inmortalidad, estas figuras poseen el origen mortal
de sus verdaderos creadores, con lo que tras las interesadas fuerzas, hercu-
leas astucias, miticas maldades o larvadas estrategias se esconde una oculta
patina de fragilidad, de inconfesadas intenciones que, en el fondo, los hace
mds proximos y humanos.

Lo primero nunca fue la palabra, sino el pretexto, el que convirtié un
lugar del mundo bien concreto en el fin del mundo que otros mitos re-
crearon.






Mitos del fin de un mundo | 17

EL MITO DEL OCCIDENTE

En la primavera de 1918, dos afios después de publicar Diario de un poe-
ta reciencasado, un Juan Ramoén Jiménez que ansiaba la plenitud llevd
a las prensas su libro Eternidades. Alli incluy6 reflexiones poéticas sobre el
valor de la palabra desde la perspectiva de una poesia tan intelectual como
propia: “jIntelijencia, dame/ el nombre esacto de las cosas!/ Que mi palabra
sea/ la cosa misma,/ creada por mi alma nuevamente./ Que por mi vayan
todos/ los que no las conocen, a las cosas;/ que por mi vayan todos/ los que
ya las olvidan, a las cosas;/ que por mi vayan todos/ los mismos que las
aman, a las cosas.../jIntelijencia, dame/ el nombre esacto, y tuyo,/ y suyo,
y mio de las cosas!”.

La capacidad de nominar es uno de los valores determinantes de la racio-
nalidad humana, ademas de poseer interés poético. Nombrar la realidad es
una manera de aprehenderla, de hacerla nuestra, de invitarla a formar parte
de una peculiar forma de entender un mundo que tiene mucho de enreve-
sado y extrafo. Es un instrumento para poner limites a lo ilimitado y poner
orden en primigenios caos. Occidente es una palabra articulada por el ser
humano desde los tiempos en los que su inteligencia no se habia prodigado
en labores bautismales y hace referencia al marco espacial donde se desarro-
lla la existencia. Como punto cardinal, se relaciona con uno de los aspectos
que determinan el proceso de formacién de cualquier individuo: el viaje. A
diferencia de los tiempos actuales, en los pasados el desplazamiento tenia
poco de ludico o vacacional y mucho de componente iniciatico. La cueva,
el refugio, la choza o la cabafa fueron los primitivos espacios de proteccién
y amparo. La salida de estos albergues conllevaba un riesgo, pero resultaba
indispensable en el proceso de aprendizaje individual. Desde entonces, to-
dos los grandes héroes literarios han debido abandonar sus zonas de confort
para superar las pruebas que el universo exterior recurrentemente les ha



18 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

ido planteando: desde Ulises al Cid; desde Eneas a Amadis de Gaula; desde
Gilgamesh a Don Quijote. El desplazamiento ha sido un recurso simbélico
asociado a otro con el que no deja de tener paralelismos: el movimiento
de los astros, perceptible sin dificultad por las mentes racionales que han
querido vincular ambos procesos. Quizas por ello, las travesias humanas
se han equiparado con las de las inalcanzables pero atrayentes estrellas. Al
seguir los cuerpos celestes una perseverante y obstinada direcciéon desde el
oriente hasta occidente, estos dos puntos cardinales han acabado poseyendo
una categoria mitica a la par que concreta, ya que detras de los mitos suelen
embozarse motivaciones mds que pragmaticas.

La legendaria identificacion de los desplazamientos humanos con el que
diariamente realiza el sol ha provocado que el mito del occidente tenga unos
valores muy definidos relacionados con este hecho. La raiz de occido es la-
tina y significa “muerte” y se opone al ortus, que remite al “nacimiento”. Es
facil relacionar antitéticamente el oriente, el lugar donde nace la luz, con el
ocaso, el lugar donde se pone. Levante/poniente: la elevacién como vida, la
declinaciéon como muerte. De esta forma, el transito vital se ha identificado
metaféricamente con el que cada dia realiza el sol —o [ altre stelle-, desde su
salida por el este hasta su puesta, siempre en el horizonte occidental. Estos
recorridos se han convertido en simbolo de un camino que tiene mucho
que ver con la maduracion, la reconduccion del caos y la fuga desde los mas
personales refugios que también poseen un inconfesable valor de laberinto;
un camino cuyo origen y destino son los propios de la existencia.

Estas lecturas legendarias tienen también mucho de geograficas y han
situado en ambos extremos de los mapas sendos espacios idilicos: en el
extremo oriental se ha ubicado el mito del paraiso terrenal, relacionado
con el de la infancia del ser humano: un territorio donde no existian las
preocupaciones, donde la alimentacion estaba resuelta y el trabajo y las
cargas no eran ni siquiera barruntos. En este jardin ubicado en el este se
situd el mito sumerio de Enki, en una tierra pura y brillante que no conocia
la enfermedad ni la muerte, donde comenzaba la cosmogonia babilonica
reflejada en el Enuma Elish. Esta vision pervivié hasta el libro del Génesis,
donde se narra que Dios planté un huerto en el Edén, al Oriente, y puso
alli al hombre que habia creado. Sin embargo, en este idilico jardin no todo
era positivo: serpientes y acechanzas poblaban de negatividad las fértiles
tierras de lo primigenio. Al este del Edén ubicé John Steinbeck la trama
donde Cathy Ames inoculd la vileza en su marido e hijos y donde Elia
Kazan convirtié a James Dean en el mito moderno de la atrayente maldad.



Mitos del fin de un mundo | 19

dhnht

v

e
i H

il !.' il
i
AHy | II

..::"-'-‘-—-—-

El mito del Occidente

Si el oriente se ha asociado al origen, occidente es la meta, el ocaso, el
punto de llegada. Por ello, numerosas culturas han ubicado aqui el infra-
mundo, asociando la puesta de sol con la muerte; sin embargo, la ambiva-
lencia de los mitos vuelve a manifestarse en el espacio occidental, ya que en
este lugar se han emplazado dmbitos igualmente idilicos, como el Jardin de
las Hespérides, que han reivindicado la etimologia griega del oeste —Hés-
pero- y otorgan una lectura paradisiaca y amable al extremo de poniente,
donde se mostraban en sazén los dorados frutos de manzanas legendarias,
correlatos de otras de huertos orientales que llevaban en sus entrafas el



20 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

mal en un taimado ejercicio de deliberadas ambigiiedades y superacién de
maniqueismos.

Detras de los desplazamientos miticos existen viajes fisicos que han
acabado perfilando el mito de occidente. Desde el principio de los tiempos
se han sucedido las expediciones desde las tierras orientales a los confines
occidentales a través de la via de comunicaciéon que siempre ha sido el Me-
diterraneo. Hasta este extremo del mundo conocido se han dirigido proas,
afanes y periplos que han sido algo mas que iniciaticos. Hasta este lugar
de columnas y de lindes, de puertas y guardianes, de pasos y barreras, han
dirigido sus expectativas marinos y viajeros atraidos por el valor simboélico
de un espacio que ha tenido en las leyendas la justificacion y la excusa, el
sentido y el pretexto. El viaje a este occidente ha conjugado lo pragmatico
con lo mitico.

Atravesar el Mediterraneo hasta llegar a su extremo occidental ha sido
un afan perseverante que el ser humano ha ejercido con la constancia de las
mds inaplazables querencias. Ha perseguido atavicas iniciaciones o miticos
ocasos, pero también se ha realizado con la intencién practica de hacerse con
aquello de lo que se carecia. La pragmatica de los viajes tiene su manifesta-
cion concreta en los mapas. Muchos de ellos han sugerido interpretaciones
atavicas del desplazamiento hacia el oeste, como la Tabula Peutingeriana,
el largo rollo de mads de siete metros que de forma mds que esquematica ha
reflejado el trayecto rectilineo desde el extremo oriental de la India hasta
el occidental de Iberia. Desde Anaximandro de Mileto se han sucedido las
representaciones cartograficas que han descrito las sinuosas costas del mar
amodo de itinerario de cabotaje, donde se incluyen topénimos de ciudades
reales abiertas a orillas también reales que se aproximan como metaférico
embudo a un estrecho de Gibraltar que siempre ha desempenado el rol
de fin del mundo, de lugar donde comienza un océano abierto y desco-
nocido apenas surcado por convencionales pilotos. Herddoto, Eratdstenes,
Estrabon o Ptolomeo planificaron rutas y dibujaron perfiles reconstruidos
tras siglos de anhelos por atravesar las prohibidas, monstruosas y amena-
zadoras lindes de occidente mas alld del canal. Mapas como el del Beato
de Liébana han reflejado una imagen cdsmica desde el paraiso terrenal del
este hasta las lindes del ocaso; otros, como la Tabula Rogeriana del gedgrafo
ceuti Al Idrisi, dieron la vuelta a las representaciones clasicas permutando
el sur con el norte al dibujar mapamundis donde el occidente quedaba a la
derecha, en una inversion que puede asociarse al sentido inverso de la es-
critura en drabe; otros, como Francesco Constantino Marmocchi, llegaron



Mitos del fin de un mundo | 21

a representar los miticos viajes de Ulises hasta el extremo occidental del
familiar mar interior en busca de inquietantes Hades.

De todos los mapas, descripciones e itinerarios llama la atencidn el traza-
do por un ilustre y apenas recordado cartdgrafo originario de lo que hoy es
Algeciras. Poco sabemos de Pomponio Mela, un gedgrafo hispanorromano
que vivi6 en tiempos de Caligula y Claudio. Valorado por Plinio el Viejo,
considerado en la Edad Media como todo un icono de la geografia antigua
y admirado por Shakespeare, se sintié muy orgulloso de ser natural de Tin-
gentera, la otra Iulia Traducta que bien poco lo ha reconocido. Apenas el
nombre de una calle en las afueras de la Villa Vieja es menguada prueba de
la escasa gratitud de una ciudad donde apenas sobreviven mas huellas de su
existencia. Su De Chorographia, también titulada De situ orbis, es todo un
compendio de sintesis geografica donde realizé una completa descripcion
de todo el orbe presupuesto. Resultan especialmente valiosas las anotacio-
nes del espacio que mejor conocia: su lugar natal ubicado en el extremo
occidental del mundo y que el mundo entero anhelaba.

Como gedgrafo pragmatico, Mela no se dejo seducir por la lectura mitica
de Occidente y, lejos de interpretar este territorio como el lugar legendario
relacionado con el ocaso, el final de ciclos o directamente la muerte, lo con-
sider6 como un punto de partida desde el que se accedia a territorios am-
plios y ubérrimos, donde abundaban los caballos y riquezas muy tangibles
en forma de hierro, estafio, cobre, plata y oro. Mas que jardines miticos, el
cartografo que nacié al resguardo de la Isla Verde describié universos bien
reales. Mds que legendarias manzanas doradas, su inteligencia nombré
con exactitud la realidad y las cosas. Minas de codiciados metales fueron
argumentos de peso para impulsar unos viajes que tuvieron motivaciones
interesadas por encima de legendarias justificaciones; sin embargo, en este
caso, —como en tantos otros- los mitos le han ganado la partida a la historia
durante milenios, por los siglos de los siglos, sin amenes que valga.






Mitos del fin de un mundo | 23

LOS MITOS Y LA GEOGRAFIA EN MESOPOTAMIA

Mesopotamia es un territorio con la vastedad de los tiempos antiguos y
con el poso cultural de los primeros relatos que tuvieron en los mitos
su inspiracion y su pretexto.

El valle por donde discurren los cauces paralelos del Eufrates y el Tigris
es amplio, extremadamente amplio, a la vez que llano, extremadamente
llano. El conocido como Creciente Fértil es una inmensa planicie cerrada
al norte por los montes Tauro, al este por la cadena de los Zagros y al oeste
por la cordillera del Libano. Las abundantes lluvias sobre estas cabeceras
alimentan el caudal de unos rios que atraviesan un territorio lindante al
sur con el golfo Pérsico y al suroeste con el inmenso desierto arabigo. Las
tierras que atraviesan las dos cuencas son paramos yermos convertidos en
productivos gracias a sus aguas en un lugar donde las unicas elevaciones
son las imaginarias. Aqui surgieron tempranas civilizaciones que tuvieron
en el barro y en el limo de las antiguas marismas el sustento de aportacio-
nes de lo mas innovadoras. Con arcilla se elaboraron cilindros y tablillas,
pero también ladrillos que sirvieron para levantar ciudades que tuvieron
el caracter precursor de las primeras veces. Toponimos como Ur, Uruk,
Lagash, Nippur, Nimrud o Babilonia poseen la capacidad evocadora de aja-
dos libros de historia en las aulas lluviosas de la infancia que se asoman con
el sigilo de los embozados a las trastiendas de nuestra memoria. Hace mas
de cinco mil afios, los achaparrados sumerios de barbas rizadas y trape-
zoidales tunicas fundaron una sarta de urbes donde afloraron las primeras
evidencias de una cultura que desde el este del Mediterraneo comenz6 a
dar forma a un imaginario oriental que acab¢ llegando hasta los extremos
mas occidentales.

Para entender la historia resulta imprescindible conocer la geografia: el
espacio fisico donde surge cada civilizacion. En las interminables llanuras



24 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

donde el Tigris y el Eufrates acercan sus riberas, sus pobladores se sintieron
atraidos por un ansia de elevacion que persiguieron con fructifera insisten-
cia. Directamente relacionados con interpretaciones religiosas y miticas,
los zigurats son elementos identificadores de la cultura mesopotamica.
Antecesores de las piramides, son estructuras que se remontan a la época
sumeria. La palabra deriva del lexema acadio zaqaru, que significa “estar en
lo alto” y eran espacios religiosos que buscaban acercarse a un cielo que en
las interminables llanuras mesopotamicas parecia estar mas alto todavia.
Responden al simbolo atavico de la elevacién como elemento positivo y en
ellos laten significados que fueron compartidos mas tarde por piramides,
obeliscos, estelas o columnas. Estas tltimas se convirtieron en hitos que
caracterizaron espacios especialmente significativos, como el extremo oc-
cidental del mundo entonces conocido.

Construccion comun para sumerios, babilonios y asirios, los zigurats
suelen considerarse no tanto lugares de culto o ceremonias sino la mo-
rada misma de los dioses, lo cual no resulta extrafio en un territorio de
tan vastas planicies. Ante la ausencia de montafas de referencia cercanas,
la civilizacién fluvial mesopotamica se vio impelida a construir artificial-
mente esos promontorios. A falta de Olimpos, Sinais, Ararats o Tabores,
los sumerios construyeron con arcilla y adobe colosales estructuras donde
pudieran morar las divinidades protectoras de cada urbe. Hoy se muestran
desgastadas por el tiempo, en forma de cerros erosionados, lamidos hitos
de ciudades cubiertas por el desierto y capas de olvido. Algunas de estas
construcciones llegaron a alcanzar categoria mitica, como la renombraday
efimera torre de Babel, que acab¢ siendo asimilada por culturas y religio-
nes posteriores como pretexto de interesadas lecturas e interpretaciones
morales. Otras dieron pie a la configuracion de leyendas autdctonas que
tuvieron una sugerente relacion con el fin del mundo.

En las proximidades del Eufrates, con quien estaba comunicada a través
de una ingeniosa red de canales, se alzaba la ciudad de Uruk, que alcanzé
sus momentos de mayor gloria hace unos cinco mil afios. Ubicada en el
tramo bajo del rio, en un lugar donde sus meandros se confundian con el
Tigris, sobre una antigua marisma que acab6 colmatando el paleoestuario
de los dos rios antes de desaguar en un golfo Pérsico de atmosfera anfibia,
Uruk disputaba en su edad dorada la supremacia mesopotamica con las
vecinas Ur y Lagash. Hoy, un desierto plano prefiado de antrépicos oteros
enmascara un territorio donde se prodigaron los comienzos. Aparentes
elevaciones sin aristas son restos del soberbio zigurat donde habité Inanna,



Mitos del fin de un mundo | 25

diosa de un amor marcadamente sexual y protectora de una urbe por ella
amparada. Un cartel turistico escrito en inglés y que hoy apenas nadie lee,
anuncia entre desolados paramos que el viajero arriba al enclave donde
ademas nacid la escritura y donde aparecieron los primeros textos de la
historia sobre placas de arcilla. En ellas se marcaron los primeros apuntes
contables y en ellas se grabaron con anénimos punzones las doce tablillas
que conforman los versos iniciales de la épica legendaria en los primeros
estadios de la cultura: el Poema de Gilgamesh.

Los mitos y la geografia en Mesopotamia



26 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Gilgamesh es una figura mitica que se corresponde con un monarca de
origen divino dela ciudad estado de Uruk a quien se le atribuyen destacados
logros entre oscuras sombras, lo que ha contribuido a perfilar un personaje
plagado de matices que superan el mas insustancial de los maniqueismos.
Hijo de la diosa Ninsun y del sacerdote Lillah, fue legendario rey de Uruk a
principios del tercer milenio antes de Cristo. A €l se le atribuye la decision
de levantar las murallas de la ciudad, colosal obra ciclopea, formada por
soberbios muros y mas de ochocientas torres circulares que defendian a
sus habitantes; sin embargo, a pesar del alto grado de seguridad del que
disfrutaban, se lamentaban del caracter fiero de un gobernante que sufrié
la célera de los dioses hasta ser convertido en un mito poliédrico, muestra
de un personaje redondo cuyas contradicciones y fragilidades despiertan
interés para lecturas contemporaneas. Lo que sabemos de él nos ha llegado
a través del poema homoénimo, que esboza la vision literaria de un mito
con varias caras, en un momento como el actual en el que los héroes han
consumado su descrédito. En el poema se muestra como un personaje que
parte de las premisas mas candnicas de la literatura heroica: de genética
divina, se describe como una figura sobrehumana de hiperboélico tamafio
y proverbial longevidad. Sin embargo, desde las primeras tablillas del texto
afloran datos contradictorios. El titulo original resulta significativo: Aquel
que vio las profundidades no sélo alude al caracter excepcional del prota-
gonista, sino su aproximacion a estados limite no siempre cémodos, que se
asocian a territorios desde los que se accedia a lejanos inframundos. En los
primeros parrafos de la obra, el protagonista se muestra con una actitud
de poderosa seguridad rayana con la irreverencia. Desde su estatus domi-
nante transgredié numerosos comportamientos sexuales, lo que conllevé
el rechazo de los dioses. Su libertinaje fue el detonante para que Ninhursag
creara a Enkidu, un hombre semisalvaje con el que acabd enfrentandose.
Sin embargo, tras unas cruentas disputas iniciales, la relacién entre ambos
se troco en una amistad que unio sus vidas. A partir de entonces, el poe-
ma narra el viaje inicidtico que ambos realizaron por territorios boscosos
situados en las lindes occidentales de Mesopotamia, junto a las montafas
pobladas de cedros del Libano. Tras rechazar las insinuaciones sexuales de
Inanna, a quien estaba dedicado el zigurat y el patronazgo de Uruk, la diosa,
presa de colera, le envio el Toro del Cielo para vengarlo. El monarca acabé
venciéndolo, lo que provocé la ira de los dioses y la muerte de su amigo
Endiku. Eso sumi6 a Gilgamesh en el mds profundo de los abatimientos.
Es entonces cuando inicié un nuevo viaje que trascendié lo inicidtico y



Mitos del fin de un mundo | 27

alcanzd lo ontolégico. Con la soledad del que lo perdié todo, abandond su
reino y su civilizacién y se encamind hacia el oeste, hacia donde el sol via-
jaba cada jornada, en direccion al final de la tierra, al territorio extremo de
occidente que en absoluto es descrito como un sitio inhéspito, sino como
un lugar maravilloso, lleno de arboles cuyas hojas eran joyas. Para arribar
a este fin del mundo debid cruzar el océano extremo y consiguio la ayuda
del barquero Urshanabi ~demasiadas referencias familiares—. En el mitico
confin encontr6 a quien buscaba: Utnapishtim, superviviente del diluvio
causado por el dios Enlil y responsable de la conservaciéon de la vida al
guardar en un arca semillas y animales de todas de las especies. Gilgamesh
consideraba a Utnapishtim como un simbolo del triunfo sobre la muerte
y le pidi6 las claves de la inmortalidad para hacer retornar a Endiku; sin
embargo, la respuesta no pudo ser mas desalentadora, ya que le confirmé
la cualidad divina de lo eterno, a la que no podian aspirar ni siquiera seres
miticos como quien dio titulo al poema. Movido por la conmiseracion, le
explico como hacerse con la planta de la eterna juventud, que el rey babil6-
nico extrajo de las profundidades del océano occidental; sin embargo, tras
su regreso a Uruk, la planta fue devorada por una serpiente, lo que lo abocé
a un nuevo fracaso. La leyenda concluye de forma circular: la descripcion
de la ciudad y sus murallas resultan el unico motivo de orgullo de un héroe
que regresé muy diferente a como habia partido. No solo super6 pruebas
y se adentrd en lo prohibido, sino que dejo el lastre de su arbitrariedad,
lujuria y fiereza.

El monarca mesopotamico aporta rasgos que han acabado formando
parte del subconsciente cultural colectivo: de fortaleza y proporciones her-
culeas, utilizo otras estrategias para conseguir sus fines. Como Heracles,
realiz6 un peligroso viaje hasta los confines de Occidente en busca de desti-
nos imposibles; sin embargo, el héroe oriental posee una sugerente riqueza
de matices. En escritura cuneiforme se describe una amistad venerable y
tragica, hasta el punto de que Gilgamesh pudo ser llorando el hortelano
de madrugadoras elegias en estercoladas tierras. De ¢l se ha resaltado
igualmente la libertad sexual, la asuncién del fracaso y la busqueda de lo
inalcanzable en forma de miticos viajes a extremos occidentales que desde
estos balbuceos literarios han formado parte del hilo conductor de mitos
posteriores.






Mitos del fin de un mundo | 29

EL, CIMA DEL PANTEON SEMITICO

n el vasto territorio enmarcado por el golfo pérsico, los montes Zagros,

los Tauro, la cordillera del Libano y el inmenso desierto arabigo, las cul-
turas, las lenguas y los mitos circularon en el principio de los tiempos con
la libertad bisofia de los momentos iniciales. Alli se tejié una densa trama
de leyendas e iconos en la que se insertaron creencias nuevas junto con
mestizos atavismos y enmascarados origenes. Tribus, ciudades, estados,
dieron forma a irreales historias para explicar complejas situaciones. Para
ello sus habitantes se apropiaron de fabulas de otras tribus, ciudades o esta-
dos hasta conformar un palimpsesto donde las leyendas se superpusieron
camufladas, repetidas y aumentadas en una ceremonia de desconciertos
donde se pulieron aristas y se difuminaron perfiles hasta dibujar un en-
marafado corpus de nombres y relaciones como forma de ordenar el caos.
Las religiones que surgieron al este del mar que acab¢6 siendo nuestro no
tuvieron en sus primeros estadios un caracter documental ni historico, sino
que se dejaron llevar por el mas esencial y desprogramado primitivismo.
Como sucede en los momentos iniciales, sus concepciones generales eran
cotejables con el mas primigenio derecho no escrito. No se recurria a leyes
concretas, sino a la costumbre, a los habitos, a los esquemas mentales que
los seres humanos han heredado a través de una educacion oral derivada de
mimesis repetidas, consecuencias de canones considerados modélicos. Es-
tas pautas contribuian a que cada individuo pudiera resolver sus problemas
conductuales en su existencia diaria; ahora bien, lo rudimentario de estas
religiones no resulta casual ni desinteresado, ya que tras la formalizacién
de los mitos subyace una indisimulada pretensiéon de sumision, depen-
dencia y hasta devocion de los ciudadanos de a pie, que son considerados
como humildes y obedientes subditos de un poder mas divino que mitico,
al que es imposible cuestionar. Por esta razon, el pantedn de estas religiones



30 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

orientales posee un caracter piramidal; mas alla de zigurats, las creencias se
articularon alrededor de estructuras politeistas con un marcado escalafén
de rangos.

El, cima del pantedn semitico

El ejemplo mds destacado de estos iconos es el dios El. Esta divinidad con
nombre de presentador gramatical era en todo el levante mediterraneo algo
mds que un mito, ya que estaba considerado como el dios supremo, padre
de la especie humana y de todas las criaturas. En la fusion de sincretismos



Mitos del fin de un mundo | 31

e interpretaciones, se corresponde con el Anu sumerio, de valor similar.
Solia representarse como un toro, simbolo de fortaleza, arraigo a la tierra,
nobleza y bravura. En la mitologia ugaritica estaba considerado como el
supremo creador y principal motor del mundo. Considerado como una
divinidad fria y distante, era deidad principal y juez supremo que dictaba
los preceptos que debian regir la existencia de los seres humanos y del resto
de los dioses.

La de El era una divinidad especialmente sincrética. No solo tenfa re-
lacién con mitos mesopotdmicos y otros del mediterraneo oriental, sino
que existia un marcado paralelismo entre su figura y la de Yahveh. En la
mitologia ugaritica es calificado como “el bondadoso”, “el compasivo” y
otras calificaciones que lo aproximan al dios sobre el que se asienta la cos-
mogonia judaica. Abundan las referencias a su herencia cananea, como lo
demuestran recurrentes citas en el Deuteronomio, mientras que en el Tanaj
se considera a Yahveh como presidente en la corte de los dioses o divina
asamblea, para lo que se utiliza el término Bene El, asamblea de los hijos de
El o de Israel, los que lucharon con Dios.

Las palabras albergan un larvado componente de fésiles histéricos
que han sobrevivido a las evoluciones lingiiisticas o del pensamiento. En
ellas perviven en forma de consonantes restos semiocultos que ponen de
manifiesto el sustrato histdrico que poseen a pesar de la mutabilidad de
los signos. No esta de mds un recorrido por algunos lexemas para com-
probar hasta qué punto los significantes hacen referencia a una realidad
que ha trascendido los volubles vaivenes temporales. Antropénimos como
Eleazar, Elias, Elisabeth, Daniel, Ezequiel, Gabriel, Ismael, Natael, Rafael o
Samuel muestran, con su obcecada rima consonante, el entronque etimo-
logico con el monosilabo con el que se designaba al dios supremo del muy
jerarquizado pantedn semitico.

Hay versiones que lo sittian en un particular olimpo o montafia sagrada
en cuya base se originaba buena parte del agua dulce de lo que luego se
vino en llamar Creciente Fértil. Esta elevacion debia de corresponderse con
los montes Tauro. En las cumbres de donde brotan las fuentes del Eufrates
habitaba con su compaiera habitual, una diosa de marcada polionomasia:
Ashera, Ishtar, Astoret o incluso Inanna era la divinidad primaria relaciona-
da con el dios de todos los dioses quien, como era previsible, practicaba la
promiscuidad no solo con su otra esposa, Anat, conocida como la amante
de las deidades y simbolo de la fertilidad, al igual que Ishtar. Por esta razén,
El tuvo una abultada descendencia que constituia el segundo escalafén en el



32 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

piramidal pantedén semita. Segtin diversas fuentes, fueron 77 y hasta 88 los
hijos del dios supremo y llegaron a tener atributos y dedicaciones similares
a los de otros posteriores como Zeus, Poseidon, Hades o Tanatos, en lo que
se plantea como una indiscutible muestra de apropiacion cultual. De entre
todos ellos destacaba la figura de Baal que, al principio, estaba considerado
divinidad de la lluvia, el trueno y la fertilidad. La continua amenaza del
desierto arabico por aquellos pagos propicid el protagonismo de este mito,
que llegd a equipararse a la figura de su progenitor y adquirié cada vez mas
importancia, hasta convertirse en la deidad protectora de la ciudad costera
de Tiro. Alli, con el nombre fenicio de Melkart, se instituy6 en todo un re-
ferente cultural que llegé hasta los confines occidentales del Mediterraneo:
siglos mas tarde, formo parte de la emigracion que desde el extremo oriental
del mar se dirigié hasta el occidente y acab6 advocando al herakleion gadi-
tano, en la embocadura de poniente del estrecho de Gibraltar.

Esta no es la tinica referencia geografica. Son abundantes las menciones
al todopoderoso El que lo describen con una actitud rayana con la frialdad
y el desapego hacia los mortales en un lugar caracterizado por la fluencia
de los rios. Detras de ellos no solamente pueden identificarse los cursos del
Tigris y el Eufrates, ejes axiales de la cultura mesopotdmica, sino también
los del Pison y el Guijon, que formaban, segtin recoge el Génesis, el conjunto
de los cuatro rios que enmarcaban el mitico territorio del Edén. En su afan
por intentar dar respuestas a los grandes interrogantes del ser humano,
los mitos se suelen inspirar en realidades que se encuentran latentes en
el subconsciente colectivo bajo diferentes posos y velos. La region donde
confluian los cuatro rios miticos gozaba hace unos 32.000 afios de un clima
calido y lluvioso que le otorgé las cualidades de un vergel en el que las con-
diciones vitales eran de lo mas favorables. A partir del 15.000 a. C., la aridez
se adueno de este espacio, lo que provocé una mayor dificultad en el acceso
a los recursos; sin embargo, nueve mil afios mas tarde, el clima volvié a
cambiar: regresaron las precipitaciones con una constante regularidad, lo
que permitid el establecimiento de nuevas sociedades que alli se hicieron
sedentarias y tuvieron en la agricultura su principal sustento. A pesar del
tiempo transcurrido, los habitantes de aquellas riberas ain mantenian el
rescoldo de una antigua edad dorada en la que el territorio disfrutaba de
una condicién paradisiaca, origen del mitico Edén situado en aquellas
tierras orientales que fueron el dominio del dios El

Ahora bien, el dios sumo del pantedn semitico no solo se asociaba a estas
superficies del este, ya que también se ha relacionado con las del extremo



Mitos del fin de un mundo | 33

occidental de un mundo que concluia en el oeste en el estrecho de Gibral-
tar. Desde muy temprano, esta divinidad oriental se relacioné con el lugar
donde se ponia el sol al final del mar conocido, hasta el punto de que el
canal entre Abyla y Calpe fue conocido como umbral o puertas de El. No
se debe desdefiar el sentido de los topénimos. El primero con el que se
document$ el paso que separa Europa de Africa recibié precisamente esos
nombres: umbral y puerta, con los que se destacaba el cardcter de confin,
de limite, de hito al que se le quiso dar un caracter infranqueable. Con el
dios semitico, el actual Estrecho adquiri6 por vez primera la condicién de
frontera, de paso vedado que las normas miticas se encargaron de advertir.
La relacién del dios oriental con este espacio occidental tiene el valor glo-
balizador de las antitesis. El remitia, por un lado, a una quimérica relacién
con los legendarios jardines edénicos del este, mientras que por otro, pasd
a denominar las puertas y las cancelas del muy tangible extremo occidental
del mundo. De la misma forma que entre la vida y la muerte de los poetas
misticos se encuentran todos los estadios de la existencia, entre los dos ex-
tremos geograficos sobre los que se asentaba el dios de los dioses se engloba
la totalidad de los territorios en los que se le debia rendir la veneracion
oportuna en una suerte de simbolicas alfa y omega.

El no fue un ser mitologico cualquiera, sino toda una divinidad que
ocupaba la cima del pantedn semitico con la fuerza de la omnipotencia
sobrehumana que abarcaba todo el mundo conocido, desde los edenes
orientales hasta los infranqueables pasos de occidente, con los que el tiem-
po y el imaginario colectivo sigui6é asociandolos. La mitologia griega lo
identificd posteriormente con Crono, el primero y principal de los Titanes,
el cual, tras castrar a su padre Urano, lleg6 a gobernar el mundo durante
una mitica Edad Dorada, hasta que fue vencido por su hijo Zeus y acab¢
desterrado al confin occidental, donde se abrian las puertas del Tartaro,
pero eso es otra historia.






Mitos del fin de un mundo | 35

ISHTAR: EL MITO DE LAS CONCHAS Y LAS ESTRELLAS

Gilbert Durand consideraba que habia leyendas que trascendian lo
concreto y se acercaban a lo universal. A ellas han recurrido diferentes
sociedades por encima de paralelos y meridianos y han ofrecido perfiles
coincidentes a pesar de las diferencias geograficas y culturales. El mito de la
tierra es de los mas relevantes. En todas las civilizaciones que surgieron al
este del Mediterraneo destacd la figura femenina de una deidad asociada al
elemento terrestre que, en contraposicion a los aéreos ambitos celestiales,
poseia cualidades de lo mas tangibles, llenas de referencias a la fertilidad,
la procreacion y los ciclos vitales de los seres humanos, cuyos hitos siempre
han querido vertebrarse sobre el nacimiento, la reproduccién y la muerte.

En el amplio perimetro comprendido entre las costas orientales del Me-
diterraneo y el golfo Pérsico se solaparon una serie de legendarias mujeres
con una emparentada polionomasia que sugeria una genética semejante.
Sus valores, atributos y actitudes mostraban igualmente origenes paralelos,
aunque acabaron desarrollando particularidades segun las coordenadas
espaciales y cultuales. Sucesivos velos cubrieron realidades que tenian
mucho en comun. Quizas demasiado. Entre el Tigris y las ciudades fenicias
abundaron rituales a mitos muy similares: los cananeos rindieron culto
a Ashera-Astarté, la esposa del dios supremo El y arquetipo de la diosa
madre. Un valor parecido poseia Inanna para los sumerios, Ishtar para los
acadios, asirios y babilonicos, Esther-Astarot para los israelitas, Isis para
los egipcios, Afrodita para los griegos o Tanit para los habitantes de las mas
meridionales tierras de Cartago.

Astarté es la asimilacion fenicia-cananea del mito maternal y terres-
tre. Situada en la ctspide del pante6n semitico gracias a su privilegiado
matrimonio con El, representaba el culto a la naturaleza, a la vida, a la
fertilidad, al amor y a los placeres carnales y amplié su valor hasta con-



36 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

vertirse en diosa de la guerra. Solia representarse desnuda acompanada de
un le6n. Madre de todos los dioses, poseia el componente telirico de una
tierra caracterizada por la ambivalencia de dar y quitar la existencia; asi,
se instituy6 en el mito que englobaba la vida y la muerte. Para simbolizar
su deriva sexual, se solia representar con flores de loto, que se usaban
con finalidades poco ortodoxas. Se cocian sus rizomas en alcohol con el
objeto de extraer alcaloides que provocaban sugerentes suefios. Si a ello se
le afiadia el consumo de opio, se lograba excitar el deseo sexual de unos
fieles que sentian por esta diosa la atraccion de las fuerzas mas teltricas.
Se ha recogido en numerosas fuentes la existencia de una prostitucion
sagrada en su honor que se extendid hasta el occidente peninsular, adonde
llegé de la mano de la colonizacion fenicia. Su culto se acrecenté hasta
convertirse en la diosa mas iconica de la cultura ibérica tras asimilarse a
deidades indigenas de similares valores. Enclaves tartésicos como Castulo
o Cancho Roano fueron escenarios de rituales no exentos de violencia y
transgresiones sexuales de marcado primitivismo. A la par, su devocion
se extendid por las costas mediterraneas con la generosa amplitud de las
mareas mas familiares. Solia asociarse también con un tronco de arbol cla-
vado en el patio de los templos, lo que incentivé el habito de recoger lefa
para prender fuego, cocinar tortas sacramentales con su figura, quemar
incienso o hacer libaciones en su honor. Su devocién mengu6 a la par que
fue ganando peso el monoteismo judaico, que consideraba su culto como
manifestacion de la mas perseguida idolatria.

Un buen numero de coincidencias se han establecido entre las figuras
de Ishtar e Inanna. La primera fue la diosa babildnica del amor, la belleza,
la vida y la fertilidad. Tradicionalmente se identificé con Semiramis, que
concibio a Tammuz después de haber fallecido su esposo Nemrod. El naci-
miento de su hijo en pleno solsticio de invierno ha sido considerado como
el origen pre-cristiano de la Navidad, consecuencia de la sacralizacién de
una fiesta anterior caracterizada por los excesos de la diosa mesopotamica
protectora de las prostitutas y de los amorios extramatrimoniales. La divi-
nidad se asociaba al planeta Venus, por lo que su emblema era una estrella
de ocho puntas, a la que se le solia sumar un leén como simbolo de la
fuerza que compartia con Astarté.

Inanna era la deidad sumeria de la fecundidad y del amor y su culto se
asociaba a ritos sexuales de 1o mas heterodoxos. Como protectora de Uruk
se representaba con otra estrella de ocho puntas, el le6n y las recurrentes
y alucinatorias flores de loto. En su ciudad plant6 y vio crecer un soberbio



Mitos del fin de un mundo | 37

ejemplar de Huluppu, el primer arbol mitico del que se tiene constancia,
que muchos han visto como el origen del biblico del bien y del mal. EI del
templo de la diosa sufrid la perseverante amenaza de tres seres: una ser-
piente, un ave y la demoniaca figura de Lilith; todos ellos fueron reducidos
por Gilgamesh, quien, con su madera, no hizo fuego en su honor, sino un
trono regio para una mujer que acab6 siendo portadora de su desgracia al
negarse el rey a aceptar sus posteriores requerimientos sexuales.

Con oportunas variantes, esta figura y la de Ishtar protagonizaron una
leyenda que las puso en relacién con el mito de Occidente. Muestra rele-
vante de la literatura sumeria es el poema que narra el viaje que llevo a la
legendaria mujer hasta los infiernos, escrito en cuneiforme y grabado sobre
tablilla de barro entre el 3.000 y 1.900 a. C. La travesia de esta deidad hacia
el oeste tuvo mucho de iniciatica y en ella se muestran sus ansias de poder.
En el Inframundo dominaba su hermana Ereshkigal y con la llegada a su
vedado territorio refrend6 la omnipotencia de su dominio. Segun otras
versiones, el desplazamiento hasta los confines occidentales se realizd para
conseguir el secreto de la inmortalidad. En ambos casos, el mito femenino
oriental se dirigi6 hacia donde el sol se ponia en un arriesgado viaje del
que nadie podia retornar. Adornada con sus mejores prendas y joyas, se
encaminé hasta los avernos acompaiada del fiel visir Ninshubur a quien
dejo a sus puertas. Alli se encontrd con su guardian, Neti, quien comunicd
a Ereshkigal la presencia de su hermana. Visiblemente contrariada, la inst6
a traspasar el umbral prohibido y a franquear las siete puertas del abismo,
para lo que tuvo que pagar sendos peajes. En la primera fue despojada de
la corona de la llanura; en la segunda, de las cuentas de lapislazuli; luego,
de la doble hilera de collares; a continuacion, de su magico pectoral; en la
quinta puerta tuvo que dejar el aro de oro de su mufleca y en la sexta la
vara de medir. Por ultimo, al traspasar la séptima puerta tuvo que dejar su
tunica para presentarse desnuda y humillada ante su hermana. Esta desnu-
dez por etapas ha inspirado un largo corolario cultural y hay quien ve aqui
el origen de la danza de los siete velos que pervivié hasta escenas como la
protagonizada por la biblica Salomé y alcanzé el cénit del erotismo mas
heterodoxo en la obra homoénima de Oscar Wilde, que la censura britanica
mantuvo prohibida en los escenarios londinenses hasta 40 afios después de
haber sido escrita.

Tras mostrarse sin ropajes la diosa del amor, la fecundidad y el sexo
ante su hermana Ereshkigal, fue rodeada por los jueces del inframundo,
quienes dictaron sentencia en su contra. Fue esta misma quien la ejecutd



38 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

y colgo su cadaver de un arpoén. Su fallecimiento provocéd en los reinos
del este el cese de la reproduccion humana y animal, por lo que Nishubur
solicit6 la ayuda de Enki para resucitar a su hija. Tras esparcir conchas
con valor de amuleto por el suelo y rociar con ellas el agua de la vida, la
diosa acab¢ recobrandola, aunque aun debid superar la prueba mas dificil:
efectuar la prohibida salida del abismo. Para ello, tuvo que buscar a alguien
que la sustituyera en tan poco apetecible rol; acabd eligiendo a su esposo
Dumuzid, y se basé en el argumento de que fue el tnico allegado que no
habia guardado luto por ella. Tras pedir ayuda al dios Sol, el marido acab6
compartiendo con su hermana Geshtinanna su estancia en el inframundo,
sentandose las bases de un mito estacional de variada proyeccion posterior
como fue el de Siyawash o el de Perséfone.

En el poema aparecen las magicas conchas apotropaicas, un elemento
con valor de amuleto que se asocia a este mito y que han sido muy utiliza-
das en el suroeste peninsular. Las valvas marinas han sido empleadas por
la cultura tartésica para cubrir los suelos de lugares de culto, como puede
observarse en Castro Marim, algunos cabezos de Huelva, el Carambolo
Alto, el Castillo de Dofa Blanca o el mediterraneo yacimiento de los Cas-
tillejos de Alcorrin. Hay conchas labradas en piezas pétreas de una de las
tumbas de la necrépolis de los Algarbes, del mismo modo que hay conchas
esculpidas en una esbelta columna que se conserva en la ermita de los
Santos Martires de Medina Sidonia, antafio conocida como de Santiago del
Camino, el santo jacobeo destino de una peregrinaciéon hoy multitudinaria
cuyo icono retoma el talisman o venera.

Relacidn con las vias de comunicacién posee también la estrella, otro
atributo con el que desde los primeros tiempos se ha representado a esta
deidad, que la lleva sugerida en su propio nombre. La estrella de Astarté
o Ishtar es la misma que sirvié como guia en caminos y viajes. La estrella
mitica ha tenido su oportuno correlato en tierras del Estrecho, destino
ineludible de tantos viajes y de tantos arriesgados desplazamientos; en el
Estrecho, donde Alfonso X recogié en sus Cantigas el valor referencial de
la estrella; en el Estrecho, donde el monarca Sabio fundo, en el siglo XIII,
la orden militar de Santa Maria de Espafa o de la Estrella con objeto de
conquistar los puertos de la orilla norte del Canal; en el Estrecho, donde
toponimos como el castillo de Torrestrella tienen cerca al astro que forma
la clave de la béveda de la Torrejosa; en el Estrecho, donde una urdimbre de
recurrencias jalonan el antiguo camino de la Trocha, que desde la bahia de
Algeciras llevaba hasta Medina, la innominada Medina de una estrella que



Mitos del fin de un mundo | 39

sobrevive solo en su escudo; en el Estrecho, donde acababa un mundo que
fue referente y reto, destino y meta por los siglos de los siglos sin ningtin
amén, pero con muchos luceros.

Ishtar, el mito de las conchas y las estrellas






Mitos del fin de un mundo | 41

LOS MITOS Y LA HISTORIA DE TARTESSOS

Existen palabras que despiertan en el subconsciente imagenes relacio-
nadas con mitos primigenios. Tartessos es una de ellas. Su referente se
ha cubierto de oleadas legendarias que han determinado el acercamiento
histérico a las claves de su cultura. Cuando nombramos este sustantivo, un
cumulo hiperbdlico de estadios primarios, desmedidas riquezas y paraisos
perdidos trazan el perfil del pueblo que habit6 el confin a poniente del
mundo conocido.

En el acercamiento histérico a Tartessos hay mas interrogantes que
respuestas: mientras hay quien considera que se trataba de una poblacién
indigena arraigada en el suroeste peninsular desde al menos el 1.200 a.C,,
hay quien piensa que es el fruto de un proceso de aculturacion de posterio-
res oleadas orientalizantes que ayudaron a conformar una cultura hibrida;
por haber, hay quien defiende que se trata de mera ficcion mitica. Su brusca
desaparicion a mediados del siglo VI a.C. no hizo sino afadir incertidum-
bres a un objeto de estudio que necesita de rigurosas investigaciones para
desprenderse del halo irreal que atin envuelve sus muchas aristas.

Las referencias librescas a Tartessos son de lo mas abundantes: en la Bi-
blia se citan las naves de Tarsis en el Primer Libro de los Reyes, en el Libro de
Ezequiel y en el de Jonds. Posteriores resefias de Estesicoro, Anacreonte, He-
cateo de Mileto, Herédoto, Eforo, Pausanias, Estrabén o, sobre todo, Avie-
no, forjaron la extendida idea de un reino occidental desmesuradamente
rico que acabd convirtiéndose en destino de numerosas expediciones que
desde el oriente mediterraneo se dirigieron hacia una tierra extrema que lo
fue de promision para muchas de estas culturas.

La extension de los dominios tartésicos tuvo su epicentro en las actuales
provincias de Cadiz, Huelva y Sevilla, desde donde se amplié a zonas li-
mitrofes, como el sur de Portugal y el valle del Guadiana, donde se ubican



42 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

algunos de los yacimientos mejor estudiados. Esta cultura se vertebraba
alrededor de un legendario rio identificado con el antiguo Betis, el Tinto,
el Odiel o incluso el Barbate. En época tartésica, este era un territorio ca-
racterizado por abundantes humedales, lagos, rios y vias de comunicacién
que facilitaban el transporte de su principal riqueza: las explotaciones
metaltrgicas provenientes de la Faja Piritica Ibérica, cuyas minas de oro,
plata, cobre, estafio, hierro y plomo se convirtieron en el motor de su bo-
yante economia. El acarreo de estos bienes desde las minas del interior a las
zonas costeras conformaron una marcada red de conexiones que tuvo en
los metales su principal sentido.

s LN R

AR MR AR

Los mitos y la historia de Tartessos



Mitos del fin de un mundo | 43

La diversidad geografica del espacio y la escasez de estudios cientificos
han provocado que diferentes hipotesis ubiquen el epicentro ciudadano
de la cultura tartésica en lugares bien dispares, como la ria de Huelva,
las orillas del antiguo Lacus Ligustinus, el entorno de Gadir, Doflana, el
yacimiento de Asta Regia o islas H cercanas a la hoy desecada laguna de
la Janda. Existen numerosos espacios tartésicos mas alld de las columnas
que cerraban el Estrecho: enclaves como las Mesas de Asta, el Carambolo,
Carmona, el Cerro Salomoén, Tejada la Vieja, el Berrueco, Cancho Roano
o el Turufiuelo. Estos dos, ubicados en la provincia de Badajoz, son los que
estan aportando mas informacion cientifica a una cuestiéon ain rebosante
de paréntesis y puntos suspensivos.

Cancho Roano es un yacimiento ubicado en la comarca de la Serena, en
la margen izquierda del rio Guadiana. Aqui se ha rescatado una compleja
edificacion cuyo significado despierta turbadores interrogantes. Rodeada
de un pequefio foso cuadrangular, la presencia de altares ha hecho pen-
sar en su condicion de palacio-santuario o incluso templo dedicado a la
prostitucion sagrada en honor a Astarté, con algunos paralelismos con
edificios ubicados en Gadir o Castulo. La construcciéon data de principios
del siglo VII a. C. y su desolacién tuvo poco de accidental. Se piensa que
tres siglos mas tarde fue voluntariamente devastada e incendiada en un
autodestructivo ritual que incluyé el meticuloso tapiado de puertas y ven-
tanas; eso explica el buen estado de conservacion del interior, donde se
han encontrado anforas, molinos de piedra, vasijas de ceramica y metal,
armas de hierro, recipientes de perfume, piezas de juegos, accesorios de
caballeria y esculturas de bronce que permiten perfilar el modo de vida de
sus habitantes. Mas sorpresas estan aportando los restos de El Turufuelo,
un enclave del siglo V a. C,, situado al oeste de Medellin, a orillas también
del Guadiana. Testimonio del final de Tartessos, se trata de una compleja
estructura edificada a dos niveles enlazados por una insélita escalinata
que comunicaba amplias estancias abovedadas y reconditos corredores.
Debié de sufrir un desenlace similar al de Cancho Roano, ya que se ha
documentado un incendio intencionado con elementos propios de rituales
como conchas apotropaicas y huesos encontrados en un suelo preservado
también gracias al sellado de puertas y vanos. La presencia de una veinte-
na de caballos y toros sacrificados plantea atin mds interrogantes, que se
han visto refrendados con los recientes descubrimientos de cinco bustos
de piedra que parecen deidades femeninas ostentosamente ataviadas con
pendientes, arracadas y piezas de orfebreria parecidas a las encontradas



44 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

en tesoros también tartésicos como el de la Aliseda o el Carambolo. Este
hallazgo ha conmovido los balbuceantes soportes cientificos que asociaban
la cultura tartésica con divinidades aicénicas, representadas por animales,
vegetales y piedras sagradas o betilos.

Muy poco sabemos de otros aspectos de esta cultura. Muy poco de su
idioma, probablemente el mas antiguo escrito en la peninsula Ibérica.
Apenas nada de su religion: apuntes de un panteén muy aculturizado,
adaptado a otras civilizaciones orientales, que introdujeron el culto de dos
grandes divinidades, la femenina Astarté y la masculina Baal, identificado
con Melkart.

Su forma de gobierno era una monarquia y la sociedad tartésica se re-
gia por inmemoriales leyes escritas en tablas en bronce de las que nada
sabemos. Sus reyes estan cubiertos por los mas sugerentes velos del mito.
Gerion, su primer monarca legendario, su hijo Norax, Gargoris o su des-
cendiente bastardo Habis, no poseen documentados ni contrastados corre-
latos reales. No sabemos si Argantonio, el longevo monarca que gobernaba
territorios tan ricos cuya produccion de plata se extendid a su antrop6nimo,
fue un dirigente real o la suma de varios de ellos. La brusca desaparicion
de Tartessos tras la batalla de Alalia a mediados del siglo VI a.C. tampoco
ha ayudado a que poseamos una lectura rigurosa de una cultura que per-
maneci6 como atractivo sustrato en la poblacidon que le sucedio en los ricos
territorios ubicados al oeste de las columnas del Estrecho. Los Turdetanos
fueron calificados por Estrabon como los mas cultos de todos los pueblos
iberos pre-romanos, ya que conocian la escritura, poseian cronicas histori-
cas y poemas, ademas de conformar una sociedad marcadamente urbana
y civilizada.

El hecho que sigue impregnando de lecturas legendarias a la poco inves-
tigada cultura tartésica es el mito de la Atlantida. Aunque existen teorias
que ubican ese territorio en las orillas minoicas del Mediterrdneo o incluso
en emplazamientos mucho mas occidentales, desde el siglo XVI se han
repetido hipdtesis que lo sittian en la embocadura de poniente del estre-
cho de Gibraltar, el lugar donde en tiempos protohistdricos la civilizacién
tartésica era un referente. José Pellicer de Ossau, Fernandez y Gonzalez,
Amador de los Rios, Adolf Schulten, Fernando Sanchez Dragd, Marc An-
dré Gutscher o Richard Freund han postulado con mayor o menor rigor
teorias que relacionan el mito de la isla perdida con la civilizacion tartésica,
cuya brusca desaparicion y espacios comunes no han hecho sino abrir
puertas a no pocas especulaciones que se han asentado en el imaginario



Mitos del fin de un mundo | 45

colectivo con la firmeza de invisibles sustratos geoldgicos de los que no es
facil desprenderse.

Fue nada menos que Platdn, en su Didlogo de Timeo y Critias, quien
narrd la historia de la Atlantida, una gran isla situada en el extremo del
Mediterraneo que desaparecié después de una violenta catastrofe natural
sucedida tras la victoria de los atenienses sobre sus aguerridos habitantes.
Segun la version griega, la insula debid de ser en sus origenes un paraiso
original, un Edén de Occidente prefiado de recursos como feraces campos,
abundantes bosques y ricas tierras que guardaban minerales miticos como
el oricalco. En su centro se situd el hogar de Evenor, uno de sus primeros
habitantes, el cual tuvo solo una hija: Clito. Poseidon, el dios al que le habia
correspondido la posesion de la isla, se desposd con ella y abri6 tres anillos
o canales de agua que rodearon la residencia donde concibieron diez hijos:
el mayor, Atlas, dio nombre a la isla matriz y su hermano Gadiro al archi-
piélago de las Gadeiras, en la actual bahia de Cadiz. Durante generaciones
de riqueza y bienestar sus habitantes fortificaron la ciudad, que sembraron
de palacios y templos y la rodearon de muros, canales y fosos. Este largo
periodo de bienestar concluyé cuando comenzaron a comportarse con una
indisimulada soberbia y decididas ansias de dominacién hasta que fueron
derrotados por los atenienses; sin embargo, ello no fue obstaculo para que
los dioses decidieran también castigar al enclave con un gran terremoto
y una posterior inundacion que lo borré de los mapas y lo convirti6 en
leyenda.

Probablemente, el interés de Platon al escribir el episodio de la Atlantida
tuviera una motivacion didactico-moral, aunque tampoco pueden descar-
tarse otras mas tangibles. Los terremotos y tsunamis se han sucedido en
las costas aledaiias al Canal entre el cabo Espartel y el de San Vicente. Los
cataclismos geoldgicos que pudieron provocar la brecha del Estrecho, las
leyendas orientales, griegas y arabes relacionadas con una geografia y una
geologia donde debieron de suceder hechos memorables, entrelazaron una
sutil red de relaciones en las que lo legendario y lo fehaciente han tejido un
caflamazo donde es dificil discernir la urdimbre real de la ficcion. Definiti-
vamente, hay ocasiones en que el mito le ha ganado la partida a la historia.






Mitos del fin de un mundo | 47

BRIAREO, OTRO BAUTISTA DEL ESTRECHO

Briareo tiene aire de precursor. En él se conjuga el desconocimiento mas
extendido con la fortaleza mas hiperboélica. Emparentado su antropd-
nimo con el significado “fuerte”, es un personaje enraizado con los mitos
mas originales que los complejos vaivenes de lo legendario han depositado
en apartados recovecos de una conciencia colectiva demasiado acostum-
brada a dejarse llevar sin apenas saberlo.

Su arbol genealdgico entronca con la divinidad mas primaria de la
teogonia clasica: Urano, el cual, tras unirse con Gea, concibié numerosos
vastagos. El dios personificador del cielo se esposé con la diosa personifi-
cadora de la tierra. Tierra y cielo, elementos fundamentales a partir de los
que se articularon las iniciales tentativas de totalizacion mitica. Estas pri-
meras deidades fueron adornadas por sucesivas interpretaciones ficticias
con una sarta de temores y desafecciones que acabaron conformandose
en recurrentes lacras. Su abundante descendencia se articul6 a partir de
tres grandes grupos: los Titanes, los Ciclopes y los Hecaténquiros. En ellos
descollaron figuras como Cronos, Polifemo o Briareo, respectivamente,
y tenian en comun una descomunal fuerza que acab¢ siendo la causa de
buena parte de sus penalidades.

Urano, temiendo ser destronado por uno de sus herederos, los fue
desterrando al extremo occidental del mundo, a un espacio lobrego y
apartado donde se fueron tramando venganzas y desquites. Los exilios y
expulsiones gestaron un sentimiento vindicatorio que se hizo mas latente
en Cronos, que acabo castrando y derrotando a su padre antes de gobernar
durante un tiempo que tuvo mucho de recurrentes imposiciones y temores
sucesorios. El hijo mostré claros paralelismos con el padre y deport6 de
nuevo a sus corpulentos hermanos a las occidentales tierras del Tartaro.
El imaginario comun recred a los Hecatdnquiros reclusos como gigantes



48 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

monstruosos e hiperbolicos, dotados de cien brazos y cincuenta cabezas.
Conocidos también como los Centimanos, Briareo, Giges y Coto formaban
una triada que rozaba el malditismo de unos engendros monstruosos que
poseian la fuerza de los seres primigenios y despertaban pavores atavicos.
Hesiodo considerd que ni sus nombres debian pronunciarse, ya que el mal
que podian provocar con sus descomunales miembros era directamente
proporcional a sus exageradas copiosidades.

Unos seres tan robustos debian poseer una férrea custodia en su distan-
te reclusion. Cronos recurrié a Campe para el desempefo de esta labor.
Desalmada carcelera, era una ninfa también relacionada con Occidente.
Habitante del Tartaro, tenia alas y era multiforme, serpentina. Vinculada al
Inframundo, poseia cuerpo de mujer y mitad inferior de dragén. Epicarmo
la describié como un monstruo marino que escupia veneno y tenia garras
que se doblaban como una hoz de ufias curvas. Las hipérboles de los Heca-
tonquiros presos se multiplicaban en su guardiana, que tenia un millar de
colas reptantes que surgian de sus patas y su cabello de sierpes. De su cuello
brotaba medio centenar de cabezas de leones y jabalies. Rematada con una
cola de escorpion en la espalda, su ira provocaba pavorosos huracanes y
tormentas. Su funcion era custodiar la reclusién de Briareo y sus herma-
nos en las profundidades del Tartaro y fue tal su maldad que hubo quien
lleg6 a contemplar con benevolencia a los Hecaténquiros presos, como
Apolodoro, el cual reivindico su belleza, estatura y vigor, aprisionados con
la angustia que generan las causas injustas y el dolor desconsolado de los
atropellos familiares.

Esta situacion se mantuvo hasta que se desencadend la Titanomaquia,
una guerra desmedida entre dos bandos: el del primigenio poder divino
frente a una nueva generacion de dioses disconformes con sus despotismos
enfermizos. Zeus, hijo de Cronos y Rea, se rebel6 contra la heredada acti-
tud paterna de liquidar a su prole. Para ello, organizé un amplio frente para
combatirla. Cronos se apoy0 en los Titanes Ceo, Crio, Hiperion, Japeto, At-
las y Menecio. En el otro bando, Zeus se escud6 en sus hermanos sedientos
de venganza paterna: Hestia, Hera, Deméter, Hades o Poseidon. También
se sirvio de las ansias de resarcimiento de sus tios: los Ciclopes de un ojo
y los Hecaténquiros de cien brazos que malvivian encarcelados junto a
las puertas del Hades. El dios del rayo procuro6 ganarse la voluntad de los
gigantes centimanos y los alimenté con néctar y ambrosia para devolverles
el vigor. De los tres Hecatonquiros, fue Briareo el que mejor reconocié a
Zeus su interés y en la batalla contra los Titanes en los bosques donde luego



Mitos del fin de un mundo | 49

se asentaron los Tartessos mostr6é un decidido apoyo. En agradecimiento,
ayudd a los dioses rebeldes arrojando enormes piedras de cien en cien
contra sus enemigos hasta que fueron sepultados. La nueva generacién
de divinidades olimpicas vencid y los perdedores fueron arrestados en el
Tartaro, tras unos miticos muros de bronce erigidos por Poseidén. Briareo
y sus hermanos custodiaron a los prisioneros en las puertas de este confin.
Su rol de vencedor convirtié al gigante de cien brazos en algo mas que
un mero vigilante, ya que su morada tomd forma de un suntuoso palacio
erigido sobre las raices del remoto Océano, en las proximidades del canal
que cerraba por poniente el mar surcado por todos. Hesiodo describié la
residencia como una fastuosa edificacion erigida en el fin del mundo cono-
cido. Convertido en todopoderoso controlador de las puertas del Tartaro,
Briareo comenzé a ser nominado como Egeoén y siempre mostrd fidelidad
hacia su sobrino y benefactor Zeus. En la Iliada se narra un intento de
derrocamiento de este a manos de Hera, Atenea y Poseiddn, tentativa que
acabd en el mas absoluto de los fracasos al invocar Tetis a Briareo, el cual
acudio presto a socorrer al triunfante hijo de Cronos. Como recompensa
por todos estos servicios, Zeus concerto el enlace del Hecaténquiro con
Cimopolea, hija de Poseidéon. Ambos habitaron en el fastuoso alcazar
erigido junto al rio Océano y alli concibieron a Edlice, deidad de las olas
producidas por las tempestades y duefia del cinturén dorado que Heracles
tuvo que obtener en uno de sus trabajos.

El poder que adquiri6 el Centimano en el extremo occidental del mar
conocido fue omnimodo y el territorio aledafo pasé a vincularse con su fi-
gura, hasta el punto de que los hitos que marcaban el Estrecho comenzaron
a denominarse Columnas de Briareo.

El desmesurado gigante de cien brazos hijo de Urano y hermano de
Cronos, fue aliado de Zeus, pero pertenecia a la estirpe de los dioses pri-
migenios y se encuadraba en el imaginario colectivo en estadios anteriores
a los grandes procesos de colonizacion. Para las primeras expediciones de
civilizaciones orientales, el Mediterrdneo era un mar que ganaba incerti-
dumbre conforme se avanzaba hacia meridianos mas a poniente. Para las
flotas de los puertos del Levante, la aproximacion al Estrecho suponia todo
un ejercicio de audacia y fue tomando forma una mitologia que otorgaba
una cierta sistematizacion cosmoldgica de un espacio que era algo mas que
el final del mundo conocido. Las estelas o columnas fueron mas que acci-
dentes geograficos concretos. Mas alla de Calpe o de Yebel Musa, existia
la necesidad de instituir unos hitos que civilizaran un territorio que tenia



50 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

mucho de extremo y desconocido. El hecho de situar a Briareo junto a esas
columnas fue un decidido intento de colonizacion por parte de unas cultu-
ras orientales que se acercaron a occidente con la inquietud de las primeras
veces, la prudencia del avezado y la seguridad del que se cree superior. El
Estrecho fue limite y umbral, puerta y frontera que fue nominado por vez
primera con un mito integrante de los estadios iniciales de la cosmogonia
clasica. Divinidades pre-olimpicas concebidas con las caracteristicas de los
dioses que preceden al orden cédsmico y arraigadas en constructos teogo-
nicos que hunden sus raices en edades muy anteriores. Briareo es un mito
clasico anterior a los tiempos cldsicos, una necesidad clasica para explicar
unos inicios poco cldsicos, cuando los mitos tenian el telurismo hiperbdli-
coy desmedido de los estadios pre-culturales.

A partir del siglo IX a.C., los fenicios iniciaron una colonizacién mas
decidida de los territorios occidentales y el estrecho de Gibraltar dejo de
ser un hito intraspasable. La posterior arribada de los griegos llevé consigo
el intento por aprovechar un conjunto de mitos que hicieron suyos en un
indisimulado proceso de asimilacion cultural. Hesiodo fue el encargado de
re-escribir las leyendas: sustituyd a Briareo por el autdctono Gerion y per-
muto al fenicio Melkart por un heleno Heracles, el verdadero encargado de
civilizar la zona, para lo que se sirvio de la muerte del gigante. Es compren-
sible que Aristoteles considerara que el nuevo héroe griego se convirtiera
en el principal benefactor de la humanidad tras limpiar la tierra y el mar de
los confines occidentales y purgarlas de los monstruos que las infestaban.
También es comprensible que, como reconocimiento, se rebautizaran las
columnas del canal con su nombre, eclipsando al de Briareo.

Integrante de la mitologia cldsica, su cardcter primigenio motivo que esta
misma lo olvidara. Ni siquiera su apoyo a Zeus, decidido, incondicional y
constante, pudo evitar que el territorio occidental, el lugar donde habit6 en
suntuosos palacios al borde del océano ignoto, perdiera la toponimia con la
que fue conocido durante siglos. Hoy nadie recuerda las columnas de Bria-
reo y su nombre se asocia a los aspectos mas hiperbdlicos y negativos de
su caracter. Nada ha quedado de su lealtad, de su fortaleza en la guerra ni
de su papel de guardian del paso mas trascendental de la geografia mitica.
Dante se conformé con describirlo mortalmente herido y fulminado por
celestiales rayos; Diego de Hojeda lo relaciond con pavorosos orcos, hidras
y geriones, mientras que don Quijote se acordé de ¢l al ver descomunales
gigantes tras manchegos molinos y mas de cien brazos tras moviles y cir-



Mitos del fin de un mundo | 51

culares aspas. Hoy es una vulgar marca comercial de rejas de seguridad
extensibles y de herbicidas que portan diflufenican entre sus componentes.
Briareo ya no es el guardian del Estrecho.

by

B

Briareo, otro bautista del Estrecho






Mitos del fin de un mundo | 53

GERION Y LOS ORIGENES MITICOS DE TARTESSOS

os origenes de Tartessos se mueven entre las marismas del desconoci-

miento y las veladuras de las recreaciones miticas. Podria tratarse de un
pueblo heredero de aquellos prehistdricos pobladores de la Janda que en
abrigos de arenisca dieron forma a las primeras manifestaciones del arte
rupestre meridional; podria tratarse de un pueblo proveniente de septen-
trionales costas atlanticas en busca de los recursos agricolas, cinegéticos y
metalargicos de la Faja Piritica Ibérica; podria tener otros origenes. Tras la
arribada de las primeras expediciones orientales en busca de estas prover-
biales riquezas, se fue creando en el ideario colectivo la existencia de una
cultura tartésica cuya boyante economia se convirtié en iman de sucesivas
emigraciones.

En sus velados inicios, la sociedad tartésica estuvo organizada alrededor
de sociedades politicas independientes a modo de ciudades-estado como
Asta Regia, Spal o Tejada la Vieja. Tras sucesivas oleadas de desembarcos
foraneos, la cultura tartésica sufrié un marcado grado de aculturacion que
esbozd las bases de su enmascarado perfil. Se fue gestando una forma de
gobierno que favorecio la concentracion del poder y una relacion mas facil
con las sucesivas migraciones de pueblos que podian preferir un interlocu-
tor fuerte frente a poco pragmaticas disgregaciones. Se dice que los fenicios
no solo trajeron a estos pagos el manejo del hierro, el torno del alfarero, los
pesos y medidas, la arquitectura urbana, el policultivo mediterraneo o la
idea de la ganancia, sino que también introdujeron las monarquias sacras,
las cuales se expandieron por toda la cuenca mediterranea y tenian su sede
en una ciudad desde la que se controlaba todo el territorio aledafo. Es facil
suponer que estos fenicios, interesados por las riquezas agricolas, ganade-
ras y metaltrgicas del suroeste peninsular, impulsaran figuras politicas que
facilitaran sus relaciones comerciales.



54 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Gerion y los origenes miticos de Tartessos

Con el apogeo de las transacciones, el espacio pudo alcanzar un caracter
urbano rico y fastuoso, cuyos tesoros y palacios le otorgaron aura mitica.
Las ciudades, rodeadas de sdlidas murallas, se convirtieron en eje de una



Mitos del fin de un mundo | 55

sociedad que exploto sus recursos. Con una monarquia de hipotética base
cultural fenicia alcanz6 su maximo esplendor antes de su brusco declive,
aunque igual nos movemos en el dmbito de las meras suposiciones.

Fue el imaginario heleno el que sentd las bases de una mitologia tartésica
desde una perspectiva foranea. Anacreonte, Hecateo o Herddoto ofrecie-
ron semblanzas, relatos y leyendas de unos monarcas occidentales que
tuvieron mucho de mitos, pero poco de tartésicos. Hesiodo los vinculd con
el lugar frontero con el mas alla. Otros autores dieron forma a un complejo
pantedn relacionado con un territorio extremo asociado al fin del mundo
conocido, a las puertas de un Hades donde se movieron figuras vinculadas
con el mito de occidente, aunque recreadas desde una perspectiva oriental:
desde alli se dio forma a leyendas que vivieron a orillas del Estrecho. A
ellas se les doto del perfil con el que los griegos se imaginaban las oscuras y
atrayentes atmosferas de los umbrales extremos.

Los mitos tartésicos se relacionan con una saga de monarcas cuya estir-
pe posee la profusion de los mas tupidos arboles genealdgicos. El tronco
originario se remonta a Poseidon, uno de los pilares del pantedn griego.
Con reputacion de dios de los mares, tuvo una relaciéon con Medusa, mu-
jer monstruosa que habitaba los umbrales del inframundo en el extremo
occidental del Mediterraneo. De ella nacié Crisaor, que tomd por esposa
a la oceanida Calirroe, vinculada también con el territorio marino que
envolvia las puertas del Hades. Ambos concibieron a Geridn, el primero de
los dioses miticos tartésicos: un dios-rey sin apenas caracteres humanos;
un dios-rio que heredé los rasgos acudticos de sus progenitores; un dios
de los toros que protagonizé una de las mas conocidas gestas de Heracles;
un dios excesivo relacionado con los valores agricolas y ganaderos de su
territorio. Entre sus herederos destacd la figura de su nieto Noérax, hijo de
Hermes y Eritea, quien llegé a dirigir una expedicion naval hasta Cerdefia
donde fundé ciudades homénimas. A él se suman tres referentes miticos:
Gargoris, paradigma del rey salvaje; su hijo Habis, el gobernante legislador
protegido por los dioses y Argantonio, el monarca histérico idealizado.
Todo un ejemplo de planificada evolucion: desde los excesos de Geridn a la
noble mesura de Argantonio se observa el indisimulado interés por narrar
una evolucion de Tartessos en un transito civilizador desde unos primeros
estadios hiperbdlicos, sobrehumanos y teluricos al ultimo rey con el que
negociaron los focenses la plata que subyace en su antropénimo. La visién
griega es la que ha determinado la culturizacién de unos mitos creados por
ella misma.



56 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

De Geridén nos ha llegado la lectura de un mito verdaderamente mons-
truoso. Hesiodo lo describié con un cuerpo y tres cabezas, aunque diferentes
versiones aumentan el niumero de troncos y extremidades hasta cifras que
debieron de infundir pavor en los que oian sus descripciones. Su caracter
tricéfalo o trisomatico es propio de divinidades celtas e indoeuropeas, lo
que ha hecho apuntar al origen occidental de la cultura tartésica. Schulten
asocio Gerion con el Theron de Macrobio, Rex Hispaniae Citerioris, y fueron
muchos los griegos, como Pausanias o Her6doto, que lo relacionaron con
el extremo occidental del mundo conocido: el archipiélago de las Gadeiras,
que cerraban por el oeste la antigua bahia de Cadiz. Mas especifico fue Es-
tesicoro de Himera, escritor helenistico siciliano y autor de una Gerioneida
donde se recogié que el monarca habia nacido casi enfrente de la muy
ilustre Eritria. El poeta griego sefialé que el lugar de nacimiento de Gerioén
estaba mds alla de las aguas inagotables, de raices de plata, del rio Tarteso.
Esto podria hacer pensar que esta corriente no se corresponderia con la
del Guadalquivir, el Tinto o el Odiel, situados mas alla de las Gadeiras,
sino con la del rio Barbate y su aledafia laguna de la Janda, superficies de
agua que pudieron haber marcado la cultura suroccidental. Las alusiones
de Estesicoro a las raices de plata no solo podrian hacer referencia al metal
argentifero tan habitual en la Faja Piritica Ibérica, sino a otros accidentes
geograficos relacionados con la toponimia de la orilla norte del Estrecho,
como la sierra homdnima, cercana a la antigua laguna y donde se han ubi-
cado interesantes emplazamientos, como la cueva del Moro, el oppidum
prerromano de la Silla del Papa, la Pefia Sacra de Ranchiles, o las diferentes
ubicaciones de Baelo.

Para la mitologia griega Gerion es descrito de forma monstruosa a la
vez que antropomorfica, con una hiperbolizacion de rasgos propia de las
leyendas occidentales atlanticas. La multiplicaciéon de cuerpos, brazos y
piernas se superpone en una sucesion de planos hasta conformar un ser
de descomunal fuerza y aspecto de lo mas temible. En algunas ocasiones,
se ha identificado como un demonio de la muerte cténico; esto es, rela-
cionado con el inframundo, lo que sirvi6 para reforzar su asociaciéon con
los territorios occidentales donde tradicionalmente se ubicaban las puertas
infernales y el fin del orbe conocido. Esta asociacion llegd hasta Dante,
el cual, en el canto 17 de su Divina Comedia, describi6 el descenso a los
infiernos. Para ello, el poeta se sirvié de Geridn, mito bestial descrito como
un ser con cola de escorpién y rostro de hombre honesto que habitaba
junto al Flegeton, uno de los rios del Hades. En el descenso, el metamorfo-



Mitos del fin de un mundo | 57

seado monarca sefalo al poeta el paso al octavo circulo infernal, mientras
se bafaba al borde del abismo en las aguas del Cocito, otro de los rios del
Hades y afluente del Aqueronte. Siglos después, Gustavo Doré ilustré las
paginas del escritor toscano incidiendo en la vision romantica del mito y
lo dibujé con cuerpo de dragén alado entre los verticales desfiladeros y las
agudas crestas del Infierno.

Esta vision oscura, terrorifica, de un mito primigenio y monstruoso que
se movia por territorios extremos es la que ha ganado la partida en un
imaginario colectivo en el que apenas quedan restos de otras cualidades del
primer monarca mitico de Tartessos. Frente a este aspecto salvaje y brutal,
autores griegos como Diodoro escribieron que tenia oro y plata en abun-
dancia y una incalculable fortuna que le permiti6 ser propietario de vastas
extensiones de terreno en las inmediaciones del rio de aguas inagotables y
raices de plata. Alli pastaba una numerosa, reconocida y envidiada cabana
de ganado rojo que no solo coincide etimologicamente con el topénimo
de su natal Eritia, también con el color de los atardeceres atlanticos del
extremo del mundo conocido, igualmente con los tonos de las puertas del
Hades. Se trata, ademds, del mismo rojo que ain hay da nombre a las reses
autoctonas de la zona: las vacas y toros retintos que todavia pastan en los
prados que rodean a la antigua laguna y en los arenales de Baelo.

Este ganado real es el que inspiré el mitico trabajo de Hércules, que tuvo
que viajar hasta los confines occidentales del mar conocido para robarle
a Gerion unas reses que se convirtieron en simbolo de un traslado casi
imposible, y en el de la proverbial riqueza de un personaje al que el héroe
civilizador debi6 vencer en un paraje extremo. La lucha entre ambos fue
un duelo colosal entre fuerza e inteligencia, entre el lider autéctono y el
conquistador foraneo que arribd no solo para robar, sino para mostrar su
supremacia cultural. En la lucha a muerte entre los dos, el héroe oriental
logré traspasar con una flecha los tres corazones del gigante occidental,
pero su muerte no se narrd sin cierta poeticidad, ya que doblé su cuello
a un lado como una amapola tronchada que perdié todos sus pétalos a la
vez y de la sangre derramada surgié un madrofo de los que ain crecen
en las sierras o un drago, que sigue orillando alcorques abiertos y jardines
cerrados. Heracles y Gerién simbolizan la lucha entre dos civilizaciones,
dos culturas, dos pueblos: una occidental que vio troncharse poéticamente
su existencia y otra oriental, victoriosa, que acab¢ escribiendo la historia y
forjando los mitos con la eficiencia de los ganadores.






Mitos del fin de un mundo | 59

LA MIRADA DE MEDUSA

Medusa es un mito complejo, poliédrico, de ida y vuelta; con mas de
una ida y con mas de una vuelta.

Su perfil esta trazado desde el imaginario griego, aunque asienta sus
raices en la cultura occidental tartésica plagada todavia de enigmas y
cuestiones sin resolver, a la espera de que la historia le gane la partida al
mito. Su drbol genealdgico y su condicion remiten al territorio que en los
confines del oeste formaba la antesala de un fin del mundo que tenia poco
de final y mucho de mundo. El anciano dios marino Forcis y la monstruosa
Ceto tuvieron una larga descendencia de legendarios seres femeninos que
despertaron atavicos temores a partir de triples agrupaciones de personajes
relacionados con un mar que para algunos bordeaba peligrosas lindes y
fronteras terminales. En este lugar habitaban las Grayas; también las Gor-
gonas, que moraban en los confines del mundo griego y eran de lo mas pe-
culiares. Se llamaban Euriale, Esteno y Medusa, aunque esta tltima acabd
por desplazar a sus dos hermanas y ocup¢ el rol central de una estructura
mitica trinitaria de genética occidental. Era la inica mortal de las tres y
estaba expuesta a los estragos del tiempo. Desde la perspectiva helena, esta
triada de mujeres residia en un lugar que Esquilo consideré muy remoto
y Hesiodo concreté mas: al otro lado del ilustre Océano, en el confin del
mundo hacia la noche, en el lejano horizonte del ocaso donde también
vivian las Hespérides, de aguda voz y prolongados ecos.

Medusa es un personaje que ha superado cualquier tipo de mani-
queismo reductor. Sus origenes avivaban el espanto de cuantos oian los
de una saga que, lejos de las seguridades terrenales, se movian en un
medio marino caracterizado por la mas aleatoria de las incertidumbres.
Los griegos tenian en la navegacién su principal medio de comunicacién
y expansion, con los riesgos que ello suponia. Si el inquietante y velado



60 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

universo pelagico despertaba entre quienes lo surcaban un atavico res-
peto, el extremo occidental del mar conocido fue siempre un lugar don-
de se ubicaron pavorosos seres que convertian en mas amenazantes las
expediciones hacia los confines del mundo. A pesar de ello, Medusa no
poseyo la lectura simple de un personaje negativo que poblaba un espacio
donde se debian extremar las precauciones. Pindaro se refirio a ella como
una joven de bellas mejillas, mientras que Ovidio la describié como una
hermosa doncella que despertaba sensuales pasiones en un buen numero
de pretendientes. Debia de sentirse igualmente orgullosa de su penetrante
mirada y de su larga cabellera rubia, que respondia a los mas previsibles
topicos de la belleza clasica. Con estos atributos goz6 de su adolescencia
hasta que llegd el momento en que se fragud su desgracia. Poseidén se
prendd de sus encantos y yacid con ella en un suave prado entre primave-
rales flores: todo un locus amoenus, aunque nunca quedd claro si la unién
carnal entre ambos se produjo con el consentimiento de la joven o si se
tratdo de una violacion sin mas reglas que la del poder. A partir de este
momento se torci6é su vida. Atenea, celosa de que el dios de los mares
estuviera con Medusa, decidié castigarla y dejar impune al causante de
todo el dano. Aqui comenz6 la impuesta metamorfosis de la que dejo de
ser doncella y hermosa a la vez. Sus blancos dientes se convirtieron en col-
millos de jabali, su rubia cabellera en una marafia de temibles serpientes
y su penetrante mirada en otra capaz de petrificar a todo aquel a quien
contemplara. A partir de este momento comenzé una nueva lectura del
mito, que se convirtié en paradigma de la deshumanizaciéon mas aterra-
dora. No contenta con el pavoroso cambio de aspecto de la muchacha,
Atenea se planteo su eliminacidn. Para ello se sirvié de Perseo, que se vio
obligado a desplazarse hasta las lindes occidentales donde Medusa ejercia
su nuevo y terrorifico poder justo a las puertas del Inframundo. Antes de
partir solicit6 la ayuda de otros dioses que participaron en la venganza
olimpica contra el personaje femenino que habitaba en las costas del oeste.
Provisto de las sandalias aladas de Hermes, el casco de invisibilidad de
Hades, una espada y un escudo espejado, se dirigié hasta el estrecho que
cerraba el mar conocido con el decidido afan de acabar con su vida. No
fue facil localizar su paradero y le fue necesario servirse de sus hermanas,
las Grayas. Cuando por fin se encontré con ella tuvo que recurrir al espejo
para no mirarla directamente. Atenea guio su mano y de un tajo cortd su
cabeza, que introdujo inmediatamente en un saco para no sufrir las fatales
consecuencias de su mirada.



Mitos del fin de un mundo | 61

La mirada de Medusa

A partir de este momento, Medusa adquiri6 una nueva dimensioén mitica.
Del chorreante cuello nacieron sus dos hijos: el caballo Pegaso y el gigante
Crisaor, padre de Geridn, el primer rey mitico de Tartessos. Unas gotas de
sangre caidas de la garganta dieron color a los corales del mar Rojo en el
viaje de regreso de Perseo, quien liberé a su madre de un inconveniente
matrimonio utilizando la cabeza cortada para petrificar a los partidarios
del pretendiente. Cuando el héroe griego entregd el botin a Atenea, esta
lo empled para elaborar su escudo o égida, con lo que adquirié una nueva
lectura, la de guardiana y protectora que formaba parte de su etimologia.
A partir de entonces, su rostro poseyo6 un valor apotropaico y se convirtié
en talisman protector de naves, que la portaban en sus quillas; de templos,
cuyos timpanos estaban adornados con su efigie; de tumbas, donde se
grababa su perfil y nombre en las estelas. Acab¢ siendo incluso protectora
de los guerreros, de las viviendas, hasta de los panaderos, que mandaban
rematar las puertas de los hornos con su cabeza con el objeto de ahuyentar
visitas que interrumpieran la coccion.

Paradigma de una belleza pristina e icono terrorifico metamorfoseado,
Medusa terminé convirtiéndose en mascara protectora, cuyo poder fue
reconvertido por el pensamiento colectivo en amuleto recurrente, en icono
de buena suerte donde se han inspirado hasta contemporaneos logos de
disenadores italianos que al final no la tuvieron.

La historia de ida y vuelta de esta figura legendaria ha dado pie a inter-
pretaciones de lo mds variadas: desde psicoanaliticas a post-estructuralistas
y no son raras las que han relacionado el mito con Tartessos y han consi-
derado a Medusa como una version recreada de un personaje femenino de
la aristocracia del suroeste peninsular. La lectura que de ella ha ofrecido



62 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

la mitologia griega responde a la efectuada desde la dptica de las coloni-
zadoras y triunfantes culturas orientales. Desde una superioridad moral
e histérica el imaginario heleno castigé a la indigena Medusa, que tuvo
enfrente a la totalidad del pantedn olimpico. Tras la decapitacion del mito
acuatico de occidente se puede interpretar una destitucion de primitivos
poderes matriarcales y la instauracion del orden de las divinidades helenas
sobre el indigena de las apartadas regiones occidentales, una interesada
aculturacién que se apropid del mito y le otorg6 nuevas lecturas.

Desde el punto de vista icdnico, Medusa es un mito capital. Poco sa-
bemos de sus brazos, de sus piernas, de su tronco, de sus manos. Aparte
de una mujer orgullosa de su belleza juvenil, poco conocemos del resto
de su cuerpo. Mucho menos de sus afanes, ansias y comportamientos. Su
imagen se ha reducido a su cabeza, que incluyd Atenea en su escudo, hasta
configurar una representacion circular de proteccion en lo que terminé
siendo uno de los primeros emblemas que calaron en el subconsciente
colectivo. Su cabeza es alzada por un Perseo triunfante y cabizbajo tallado
por Benvenuto Cellini; su cabeza es también el inico motivo del cuadro
de Caravaggio donde la boca desmesuradamente abierta, la cabellera de
serpientes, el cefio fruncido, el cuello sangrante y el fondo verdoso no son
sino elementos accesorios frente a una mirada de espanto que podria tener
mucho de autobiografica. La cabeza es una parte capital, la que corona los
cuerpos, alberga el intelecto y distingue a los seres humanos, pero la cabeza
es también donde se sitian los ojos, los elementos que constituyen el ver-
dadero eje de los caracteres individuales. Si la testa es el continente sobre
el que se vertebra el mito de Medusa, la mirada es su contenido. El castigo
al que se vio abocada fue mas que condenar a muerte a todo aquel a quien
vislumbrara. La petrificacién de cada persona visualizada fue motivo de
horror para todos los mortales, pero también para una mujer sin opciones.
Empujada a la soledad mds absoluta, con la maldicién indiscriminada, su
mirada se convirtié en un camino sin retorno a la exclusion total. Al igual
que el resto de los humanos, la hija de Forcis y Ceto podia ver todo menos
lo que le permitia visualizar el mundo: sus ojos; unos ojos que contemplo
por vez primera en el escudo espejeante del que se sirvié Perseo para ven-
cerla; unos involuntarios asesinos que Caravaggio pintd con el horror de
quien al fin logra contemplarlos, aunque sea en el reflejo.

Medusa fue un ser ctonico, originario del fin del mundo conocido, que
sufrié con todas sus consecuencias la desmesurada célera de los dioses.
Su metamorfosis la convirtié en un personaje tragico que llevé la muerte



Mitos del fin de un mundo | 63

asociada a su mirada en los ambientes marinos de un fin del mundo in-
quietante y peligroso, siempre amenazador para la omnipotente mitologia
griega. Personaje fatal y trino, occidental y ambiguo, apartado y redondo,
perdedor y terrorifico, se fue amansando con el paso de los miedos. Fue
perdiendo sus rasgos pavorosos con la lenta erosion de las aristas limadas
de tanto uso y fue adquiriendo la doméstica familiaridad de los talismanes
cotidianos.

Después de tantas idas y tantas vueltas, Medusa es un mito que tiene en
la mirada el castigo y la sentencia, el asombro, la desesperacion, el horror y
la fuerza que acabaron revirtiendo su condena.






Mitos del fin de un mundo | 65

CRISAOR, EL ADAN DE TARTESSOS

Hay mitos que se mueven con el sigilo de las manos enguantadas; pasan
sin hacer ruido, sin apenas dejar huella, sin reflejarse en titulares,
publicarse en libros o inspirar sesudos estudios entre aventuradas hipoétesis
y aun mas hipotéticas refutaciones. Crisaor es uno de ellos.

Fue hijo de temidos dioses y contradictorios seres; hermano de univer-
sales referentes, padre de reyes y monstruosos vestiglos. Iniciador de sagas
y estirpes, su nombre apenas se asocia a previsibles epitetos e interesados
sintagmas. Envuelto en un aura lejana y desconocida, es el paradigma de
un personaje retraido y esbozado, en el que el cieno de veladas lecturas
ha acabado difuminando su perfil con la indefinicion de las acuarelas mas
diluidas.

Los origenes de Crisaor forman parte de uno de los hitos mas relevantes
de la mitologia. Tras la violacién de Medusa efectuada por Poseidén, su
posterior embarazo y el hiperbdlico enfado de Atenea, la decapitacion que
realizé Perseo a la mujer encinta ha conformado uno de los pasajes mas
inspiradores de las leyendas clasicas, que relataron que del cuello recién
degollado surgié una heterogénea y dispar descendencia, compuesta por
el caballo alado Pegaso y el gigante Crisaor. El alumbramiento no fue un
parto habitual, ya que los dos vastagos surgieron del extremo capital del
cuerpo materno: el lugar donde se ubica el pensamiento y las altas esferas
intelectuales. Desde alli, en sanguinolentas cascadas descendentes, los hijos
nacidos de la mas inquietante de las quimeras acabaron en el suelo de la
oscura gruta donde habitaba la Gorgona por excelencia.

No es esta la tinica relacion de Atenea con Medusa, el mitico ser que vivia
en las cavernas del extremo occidental del mundo. Las dos experimentaron
un trance similar, ya que la diosa griega nacié directamente de la testa de
su padre, Zeus, una vez que este fecundara primero y devorara después



66 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

a la titdnide Metis y solicitara a Hefesto que aliviara sus terribles dolores
de cabeza con un hacha. De la brecha producida surgio la intelectual y
guerrera patrona de Atenas. Tanto ella como Pegaso y Crisaor tuvieron un
nacimiento andmalo, pues surgieron de una parte del cuerpo alejada de
zonas mas pudendas y tabues. Los tres fueron hijos de la sabiduria y del
intelecto, aunque sus trayectorias tuvieron poco en comun.

Poco se sabe de la vida de Crisaor: apenas fogonazos incapaces de
alumbrar una trayectoria vital llena de quicios oscuros. Tras su mitico
nacimiento en las inhdspitas grutas lindantes con el Inframundo, el re-
cién nacido no debié de pasar una infancia facil. Sin la compania de su
hermano Pegaso, que bien pronto inicié poco metafdricos vuelos, el nifio
compartio orfandad con el cuerpo decapitado de la madre, las estancias
subterraneas y el penetrante llanto continuo de sus tias Euriale y Esteno.
Tras la despiadada muerte de Medusa, las otras dos Gorgonas no mani-
festaron disconformidad alguna, ni protesta, ni el mas minimo asomo de
rebeldia. Asumieron el férreo castigo de los dioses y se limitaron a la-
mentarse a lo largo de un tiempo que se hizo mucho mas largo de lo que
las normas de la prudencia y el buen sentido podian dictaminar. Durante
afios recurrieron al desahogo de un llanto consecuencia de la mas negativa
de las pasividades, el llanto de los perdedores que no son capaces de actuar
ni de vengarse, perdedores que solo son capaces de llorar. El desamparado
joven veia crecer desmesuradamente sus miembros sin consuelo ni mas
alimento que los proporcionados por la lastimera oscuridad. Su lobrega
soledad no le permitié adquirir conciencia de la ciclépea envergadura que
fueron adquiriendo su tronco, piernas y brazos, habituados a no sentir
mads compaiiia que los eternos quejidos de las derrotadas Gorgonas. Tan
persistentes fueron sus lamentos que la omnipresente Atenea volvié a
tomar cartas en el asunto y decidié poner fin a tan perturbadores sollozos.
Encerro el llanto de las desconsoladas hermanas en el aulds, pifano de do-
ble cafna que reproducia los desgarradores compases funebres de las penas
sin consuelo. Con el tiempo, la diosa se aficion6 al nuevo instrumento
y llegd a tocarlo con suma perfeccion en saraos y banquetes hasta que
Hera y Afrodita se burlaron de ella por la hinchazén que provocaba su
uso en las mejillas. Despechada, Atenea lo arrojé a las oscuridades donde
vivian los seres imperceptibles y llegd a manos del satiro Marsias, el cual
se convirtid en virtuoso de una flauta que tuvo mucho de magica y que le
permitié enfrentarse en duelo con el mismo Apolo en una competicion
donde tuvo todas las de perder.



Mitos del fin de un mundo | 67

Crisaor, el Adan de Tartessos

Liberado al fin de la finebre cantinela de sus tias, Crisaor sali6 de las
intrincadas grutas subterrdneas donde pasé los primeros afios de su vida
y comenzd a hollar los montes, bujeos, lomas y majadas del territorio que



68 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

cerraba por el oeste el mundo conocido. Lo hizo desnudo y solo, como
un Adan tartésico, sin mas compaiia que su inmensa envergadura. Entre
caudalosos rios, tupidos bosques, extensos prados y reverberantes lagunas,
se dedicé a la recoleccion, a la caza y buscd refugio en abrigos de arenisca
de lisos paramentos, escenarios de pinturas neoliticas y trazos de color
rojo férrico. Con el tiempo, un mensajero de los dioses le proporcioné una
vistosa tunica con la que cubrir sus desmedidas desnudeces y una espada
de oro que formaba parte de su antropoénimo. Ataviado de tal guisa, sus
gigantescas proporciones despertaron entre los indigenas una mezcla de
atavico temor y de irreprimible seduccién que iban de la mano de un fisico
ciclépeo y de una comunicacién mas que menguada. Apenas salian pala-
bras de su boca, solo acompasados cantos de reminiscencias gorgonicas
que despertaban en quienes los oian sentimientos cruzados de horror y
melancolia. Con una confundida mezcla de terror y admiracion, el hijo de
Poseidon y de Medusa acabd siendo el monarca de los primitivos pagos
tartésicos, cuyos habitantes lo reconocieron como su primer rey. Su espada
dorada tenia valor mdgico para unos subditos a los que llegd a subyugar
con el irracional recurso de la mas primaria de las contradicciones. Su ca-
racter reservado, distante e impasible cautivo a un pueblo que lo considerd
lider con una indefinible muestra de respeto y temor que sus exageradas
proporciones acrecentaban.

Su gigantismo no ocultaba la belleza de unos rasgos tan hermosos co-
mo inalcanzables. Su condicién de monarca de los pueblos del suroeste
propicié que numerosas jovenes casaderas planearan cortejos que inde-
fectiblemente acababan con la negativa del vardn, hasta el punto de que
su virginidad lleg6 a convertirse en motivo de preocupacion y se llego a
considerar que sus tragicos y dominadores genes hacian dificil su relaciéon
con cualquier mortal. El tiempo transcurrié entre cotidianas frustraciones
hasta que se produjo la llegada de Calirroe, una hermosa ninfa que arribé
a instancias de Poseiddn a los atn virginales bosques tartésicos. Tentadora
oceanide, hija de Océano y Tetis, supo utilizar su condicién acuatica para
seducir a Crisaor. El agua dulce de fuentes y veneros, los arroyos y regatos,
los rios y lagunas que confluian en estas tierras dieron frescor, bafo, brillo
y lustre a un cuerpo femenino que se mostré cautivador para la mirada
de un rey reservado que acabod yaciendo con ella en lugares amenos y
liquidos donde la joven desbordd sus dotes galantes entre embajadas de
tritones y tdlamos lacustres. Tras desposarse con la ninfa, Crisaor cons-
truyd un palacio fastuoso sobre el curso de agua donde Calirroe sumergia



Mitos del fin de un mundo | 69

diariamente su cuerpo y donde se inicié un periodo de felicidad que duré
hasta el nacimiento de sus herederos. Fruto de esta relacion fueron sus dos
descendientes, dos seres miticos marcados por la desmesura de los estadios
primitivos: por un lado un nuevo gigante, Gerion, dotado de tres cuerpos,
que se convirtié también en monarca; por otro, un personaje femenino que
despertaba atraccion y horror a partes iguales: Equidna. Ninfa de mirada
vivida y sensual, de hermosas mejillas y rostro hechicero, poseia un cuerpo
monstruoso de serpiente rastrera, enorme, jaspeada y sanguinaria que des-
pertaba pavor desde las profundidades de la caverna donde habitaba. Una
pareja de descendientes dual, donde se sumaban rasgos aéreos y terrestres,
positivos y negativos, capaces de inspirar tanto lo mds sublime como lo
mads aterrador.

La monstruosidad de Equidna y Gerion fue considerada por sus subditos
como un castigo de los dioses y llegaron a producirse conatos de rebeldia,
que el mitico monarca tartésico llegd a reprimir encargandole a su hijo
el mando del ejército, que asumi6 con la bravura y la crueldad que solo
pueden tener los seres legendarios de las tierras extremas.

Crisaor pudo haber tenido la grandeza de los mitos primigenios: su
tamafo y su espada de oro eran condiciones y atributos suficientes para
configurarse en simbolos de grandeza, riqueza y poder; sin embargo, su
figura ha pasado por la teogonia occidental con la discrecion de los perso-
najes casi anénimos. Su caracter apocado, sus escasas referencias, su men-
guado verbo y su habilidad por recitar melancoélicos cantos no casan con
el caracter aguerrido y poderoso de los primeros mandatarios. La version
griega de los mitos es la que se encargé de adulterar la de los primitivos
tartésicos, cultura lejana e indigena que habitaba los territorios de los
confines occidentales del mar que acab¢ siendo surcado por todos. El rico
pueblo que fue capaz de otorgar una espada de oro a su rey acabd siendo
demonizado por las culturas orientales encargadas de idear mitos que, sin
descartar destacados ancestros, fueron dibujados con el perfil solapado de
las mads interesadas antitesis.

La monstruosidad, el gigantismo y la crueldad han ido de la mano de
los primeros estadios del incipiente poder, pero también la desesperanza,
el eterno lamento por la ira de unos dioses cuyo sentido fue colonizar en
nombre de una civilizacion laureada. La que recreé desde la distancia un
mundo perdedor donde las espadas de oro y los adanes solitarios fueron
simbolos manipulados por triunfantes olimpos y clasicas teogonias.






Mitos del fin de un mundo | 71

PEGASO Y LAS ALAS DE LA IMAGINACION

En los intrincados recovecos de los mitos, hay episodios cuya sanguinolen-
ta fecundidad ha trascendido las lecturas mas ortodoxas. Cuando Perseo,
a instancias de Atenea, decapité a Medusa en su lébrega morada a las puertas
del Inframundo, provocé un dual alumbramiento que tuvo muy poco de
canodnico. De la chorreante y viva cabeza surgié una pareja de descendientes
que desempenaron el rol antitético de los mitos originarios del confin que
cerraba por el oeste el mar por todos conocido y por todos anhelado.

Del cuello de la Gorgona cayeron al caliginoso lecho de su gruta dos
seres: el coloso Crisaor, atado de por vida a su territorio natal y su hermano
Pegaso, que bien pronto rompié amarras con los pagos occidentales. Una
figura tan singular como Medusa concibi6é dos herederos caracterizados
por rasgos bien diferentes. Frente al gigantismo retraido, melancolico e
irascible de Crisaor, Pegaso se convirtié en paradigma del ser metamorfico
cuya animalizacién entronca con asociaciones simbolicas de lo mas pri-
mitivas. Como caballo alado, emparenta con mitos orientales proto-hititas
de las primeras civilizaciones que poblaron Anatolia y representaban unas
figuras relacionadas con las primigenias divinidades de las tormentas.

En el imaginario colectivo, los équidos han poseido una muy reputada
consideracion y una lectura benigna asociada al poder y a los desplaza-
mientos. Desde su temprana domesticacion en las llanuras del altiplano
caucasico, estos animales se extendieron por el entorno mediterrdneo y
tuvieron un espacio de lo mas propicio en las planicies del suroeste pe-
ninsular, donde fueron considerados como verdaderos referentes para la
cultura tartésica. Los ejemplares que aun pastan por los vastos espacios del
bajo Guadalquivir son herederos de aquellos sacrificados en el yacimiento
del Turufiuelo siguiendo oscuros rituales atin desconocidos. Si a la nobleza,
porte, prestancia y velocidad del caballo se le afaden atributos alados, el



72 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

mito resultante no puede resultar mas positivo, configurandose como un
ser legendario donde se atinan las mejores cualidades terrestres y aéreas.
Asi sucedié con el hijo de Medusa, que se asociaba, ademas, a un tercer
componente. La etimologia de su nombre se ha relacionado con lo fluido,
con el manantial de las fuentes del océano donde tuvo lugar su nacimiento.
Este vinculo no solo entronca con cualidades heredadas de su legendaria
madre, sino que lo convierte en un mito poliédrico, proximo a la suma de
tres elementos: la tierra, el cielo y el agua.

A diferencia de su hermano Crisaor, que permaneci6 en los abrigos y
oquedades de Occidente acompafiado del decapitado cuerpo materno y los
continuos llantos de sus tias, Pegaso abandon¢ pronto el territorio donde
el mar se nutria y aprovechd su condicion alada para iniciar una existencia
plagada de viajes que tuvieron mucho de iniciticos y de ascensiones que
superaron a las mas simbolicas.

El joven Pegaso fue creciendo a la par que su reputacion de timido e
indomable. Con un caracter retraido, solitario, surcaba espacios celestes
con el candor de los seres virginales y con la independencia de quien no
conoci6 ataduras. Se fue forjando la leyenda de criatura inteligente, culta, y
de nobles cualidades morales. Se extendi6 la opinidn de que solo permitia
cabalgar sobre su lomo a personas igualmente nobles, ya que huia de ex-
tendidas altanerias, habituales dobleces y recurrentes ansias de poder. Sus
intereses se decantaron al cultivo de la imaginaciéon como principal fuente
inspiradora y se convirti6 en un mito relacionado con los origenes del arte.
Solia frecuentar las cumbres del monte Helicon, que no era una montaia
cualquiera, sino el lugar donde habitaban las musas. Ellas lo tenian en gran
estima, ya que Pegaso, de una coz, haciendo honor a su condicion acudtica,
habia hecho surgir de la tierra la Hipocrene o fuente del Caballo, el ma-
nantial donde bebian las divinidades inspiradoras de las artes. En aquellas
tangibles cimas beocias, entre la llanura de Tebas y las cumbres del monte
Olimpo, habitaban las miticas Caliope y Clio, Eraté y Euterque, Urania y
Melpomene, Polimnia, Talia y Terpsicore. Las musas clasicas de la poesia
épica y la historia, la lirica y la musica, la astronomia y la tragedia, la poesia
sacra, la comedia y la danza eran seres que habitaban junto al nacimiento
de elevados manantiales convertidos en metaforas de la inspiracion artisti-
ca. Alli eran cortejadas y adoradas por poetas, musicos, astrénomos y dra-
maturgos, que esperaban ansiosos su inspiraciéon para que les susurraran
las ideas, pensamientos y motivos que los mortales consideraban el soplo
originario del arte.



Mitos del fin de un mundo | 73

Pegaso y las alas de la imaginacién

Hasta la Hipocrene acudi6 el héroe Belerofonte en busca de Pegaso, pero
no fue alli donde lo encontro, sino en el manantial de Pirene y a partir de
entonces conformaron uno de los grupos miticos mas representados. Todas
las palabras tienen su particular ADN y el de Belerofonte no es precisamen-
te amable. En su antropénimo subyace el de asesino de Belero, un tirano
que, segun otras versiones, fue su mismo hermano. A causa de ello, padecié
una larga penitencia parecida a la experimentada por Hércules a causa de
similares motivos. Tuvo que exiliarse hasta la corte del rey Preto en Tirinto,
donde mostré su noble condicidn y el cardcter involuntario de su crimen,
pero sufri6 las insinuaciones de la reina Estenebea, la cual, despechada, lo
acuso de querer violarla. Preto, sabedor de la buena condiciéon del huésped,
no se atrevio a ejecutarlo, sino que lo envié hasta su suegro, Yobates, con
una carta donde ordenaba su inmediata muerte. Una vez en Licia, el padre
de Estenebea comprobé la bondad del invitado y, a pesar del contenido
de la misiva, no se atrevid a ejecutarlo directamente, sino que plane6 un
mortal encargo: liquidar a un perverso monstruo femenino. Quimera,
emparentada con Pegaso, era hija de Tifén y la horripilante Equidna. De
su unién con Ortro, ser despiadado también relacionado con Occidente,



74 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

nacieron la Esfinge, criatura asociada a la destruccion, los enigmas y la
mala suerte y el ledn de Nemea, el poderoso animal que tuvo que aniquilar
Hércules en otro de sus trabajos. La espeluznante e hibrida Quimera, con
cuerpo de cabra, cola de serpiente y tres cabezas polimorfas, se asociaba a
la destruccion fisica y a la frustracion metaférica de aquello que la imagi-
nacion propone como real no siéndolo. Para luchar contra ella Belerofonte
buscé a Pegaso y consiguié domarlo gracias a la oportuna intervencion
de la omnipresente Atenea, que le proporciond una brida de oro con cua-
lidades magicas. La lucha del jinete y del caballo adquiri¢ tintes épicos y
se saldd con una victoria que fue la primera de una serie de retos con los
que Yobates quiso seguir poniendo a prueba a Belerofonte, enfrentandolo a
los Solimos, las Amazonas e incluso a su propio ejército. La superacion de
todos estos lances consolido la imagen de pareja indestructible; la astucia
de un caballo y de un jinete que redimi6 sus culpas, aunque su creciente
soberbia lo empujé a equipararse a los propios dioses. Incitado por este
afan, Belerofonte, a lomos de Pegaso, se dirigié hasta las cimas del Olimpo
para retar al mismisimo Zeus, el cual, con un simple tabano, acab6 con las
desmedidas ambiciones humanas del caballero. Al picar al équido, provocd
su brusca agitacion y la caida del jinete, que acabd precipitandose al vacio
de los mortales.

La suerte de Pegaso fue bien distinta. El lider del panteén heleno,
consciente de su noble condicién, le permitié su arribada al Olimpo y su
ascension hasta el hogar de los dioses, donde mandé construir para él un
establo junto a la morada de los rayos, con los que se relacionaba a los
caballos alados desde época protohitita. Tras su muerte, Zeus le otorgd un
elevado reconocimiento y lo convirtié en la constelacion celestial que atn
hoy lleva su nombre.

Pegaso fue un ser de naturaleza magica: inteligente, bondadoso y a la
vez, salvaje. La tinica criatura no divina a quien se le permitio la ascension,
efectuada por sus propios medios, hasta las supremas elevaciones donde
habitaban los dioses. El hijo de Medusa era un animal hibrido con atribu-
tos terrestres, aéreos y acuaticos. En el agua se encontraban sus origenes
etimoldgicos; en el agua, donde el mismisimo Homero consideraba que
estaba el origen de la vida, el principio material del todo, fruto de su capa-
cidad de mutacion y adaptacion. Pegaso fue un mito celestial, relacionado
con la imaginacion sublime de los dngeles, pero también acuatico, ya que
se asociaba con la fluida liquidez de los manantiales desde donde brotaba la
inspiracion de las musas. Gracias a este mito, paradigma de la imaginacion



Mitos del fin de un mundo | 75

creadora y figura legendaria que acab¢ siendo propiedad de los dioses,
Belerofonte logré vencer a Quimera, emblema de la mentira y la falsedad.
Con Pegaso, los caballos, los toros y los telurismos primigenios de su an-
tepasado oceanico Poseidon alcanzaron un grado de elevada sofisticacion
olimpica. El équido tan abundante en las pinturas rupestres del suroeste
peninsular, el animal que pastaba en los prados tartésicos, el cuadripedo
sacrificado en los ritos del Turufiuelo dejé de ser un primitivo elemento
indigena hasta experimentar un intencionado proceso de sublimacioén ci-
vilizadora a manos de la teogonia griega, en parte por separarse pronto de
sus origenes. A pesar de ellos se ha convertido en mito del buen salvaje con
un caracter multiforme y la perspectiva clasica lo ha acabado relacionando
con los aspectos mads espirituales de la inspiracion y del arte.

No solo Cervantes equipar6 su tangible y desmitificada creacion burlesca
de Clavilefio con el Pegaso de Belerofonte, el Bucéfalo de Alejandro Magno,
el Brilladoro de Orlando Furioso o el Ballarte de Reinaldos de Montalban.
No solo Federico Garcia Lorca, en un poema de juventud dedicado a An-
tonio Machado, llegé a identificarse como un Pegaso sin alas, un segundo
Adan, un caballo castrado cargado de cadenas. También Urania, la musa de
la Astronomia, ha podido contemplar la premiada constelacion ahi arriba,
entre Piscis y Andromeda, adonde hoy solamente llegan los nombres sin
vuelos, élitros y apenas imaginacion.






Mitos del fin de un mundo | 77

EURITION O EL MAYORAL TARTESICO

En el extenso listado de altisonantes mitos hay algunos que pasan de
puntillas, sin dejar mas huellas que su nombre y apenas unos apuntes.
Tienen una discreta grisura funcionarial y reposan sin pena ni gloria en las
teogonias y catalogos; sin embargo, su existencia resulta decisiva para en-
tender el complejo entramado donde se insertan. Eurition es uno de ellos.

Perteneci6 a una estirpe de nobles origenes que se remontan a su figura
paterna, el olimpico Ares, dios de la guerra y la virilidad. Su hiperbolica
masculinidad fue impulsora de mas de cuarenta amantes contrastadas, con
las que concibié a mas de seis decenas de hijos. Su madre, Eritia, era una
hermosa joven de antropénimo biensonante y linaje occidental: el de las
Hespérides. Fue una de las descendientes de Héspero, un ser de proverbial
belleza a quien Venus convirtié en su particular astro, que adquirid esa
denominacién cuando se dejaba ver en el horizonte del ocaso tras la puesta
de sol. En el momento del alba la misma estrella pasé a nombrarse Lucifer,
en honor de un portador de la luz que acab6 teniendo una lectura bien
distinta. Hésperis heredé de su padre la relacion con el tiempo, ya que era
considerada una de las Horas, diosas menores guardianas del discurrir
temporal. En su caso se asocié con el momento del crepusculo, el ocasus,
cuya etimologia comparte occido y occidente. Poco a poco fue heredando
el rol del lucero del poniente, como muchos identificaban a Hispania en la
época clasica. En estas regiones occidentales, donde el sol se ponia justo
en el lugar donde se estrechaba el mar conocido, concibié con Atlas a las
Hespérides, el mitico clan al que pertenecié por nacimiento su hija Eritia,
la cual, seducida por Ares, concibi6 a Eurition.

La madre poseia en su antropénimo no solo veladas referencias al del
hijo, sino también a la raiz griega que lo relacionaba con el color rojo: el
del ocaso, pero también el del ganado que acabd cuidando Eurition en los



78 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

umbrales del fin del mundo. Alli se ubicaba también la homoénima Eritia,
una isla rodeada de corrientes al otro lado del Océano, cerca de la cual
tuvo lugar la hazafa donde intervino el discreto heredero de las miticas
Hespérides. A diferencia de otras, esta fue una insula real, perteneciente
al archipiélago de las Gadeiras, el cual estaba formado precisamente por
Eritia, en el suburbium noroccidental de Gades; Cotinusa, el brazo que
se alargaba hacia el sur hasta Sancti Petri y Antipolis, la elevacion luego
conocida como Isla de Leon, donde se asienta hoy San Fernando.

Poco sabemos de Euritién, mas alla de sus distinguidos y occidentales
origenes. Su rol en la mitologia apenas trascendi6 a su intervencién en uno
de los mas afamados trabajos de Hércules: el décimo, en el que recibi6 la
imposicion de Euristeo de robar el ganado del poderoso y terrible Gerion,
monarca tartésico cuya cabafa vacuna de un color rojo que hoy llamamos
retinto, pastaba por los pagos de poniente lindantes con el Inframundo. La
mayoria de los cronistas miticos de la antigiiedad situaron los hechos en el
extremo occidental del mundo conocido, a las puertas del Océano y tras el
estrecho de Gibraltar. Este fue el parecer de Herddoto, Estrabon, Virgilio,
Diodoro Siculo, Plinio o Avieno. El autor de la Ora Maritima ubicé el mito
en el territorio tartésico localizado en el extremo sur de lo que denominaba
Iberia y lo hizo basandose en unas fuentes que se remontaban al siglo VII
a.C. y detallaban el periplo de un marino masaliota que describid las actua-
les costas andaluzas poco antes de la desaparicion de la cultura del suroeste
peninsular.

Quien mejor narrd el episodio fue Apolodoro. Segtn su version de
los hechos, después de navegar a lo largo de las orillas meridionales del
Mediterraneo, Heracles arrib¢ al canal intercontinental, donde erigi6 unos
hitos conmemorativos que dieron pie a variadas interpretaciones miticas.
Una vez en territorio tartésico, el personaje griego se desplazo a través de
valles y bujeos, corredores, lagunas y sendas que acabaron adquiriendo su
toponimo. Se detuvo cerca de la isla de Eritia, junto a las amplias dehesas
con suaves colinas y caudalosos rios donde pastaba el rebafio de ganado de
Gerion. Al pie del monte Abas, que algunos identifican con el cerro de San
Cristobal, el héroe pasé la noche a la espera de un amanecer que comenzd
a despuntar tras las lejanas sierras de levante. Con la llegada del dia, Ortro,
el perro que guardaba las vacas retintas, presintié a Heracles y defendio
con fiereza las reses que custodiaba. El héroe heleno, sin mas ayuda que
su maza de madera, acab6 con el can. La lucha no pasé inadvertida, ya
que al reclamo de los ladridos y los golpes de la clava, acudié Euritidn, el



Mitos del fin de un mundo | 79

encargado de la manada de Geridn, al que la mayoria de las fuentes orien-
tales se han referido como pastor. Su intervencion resulté rapida, valiente,
pero infructuosa. En poco tiempo sucumbid ante la fuerza herctlea de su
oponente, quien con su muerte considerd que tenia via libre para realizar el
robo impuesto. Sin embargo, la mortal refriega fue contemplada por Mene-
tes, el cuidador del cercano rebafio de Hades, que pastaba en unos prados
lindantes con sus profundas posesiones. Oculto tras unos lentiscos, viendo
la omnipotente fuerza de Heracles y tras recibir los consejos de Calirroe,
renuncio6 a la lucha. Cuando se alejo el peligro, se dirigié hasta Gerion para
comunicar lo sucedido. El duefio del ganado no obedecié las advertencias
de su madre y persiguié a Heracles hasta las orillas del rio Antemunte,
donde entablaron un titanico combate cuerpo a cuerpo en el que el griego
acab¢ venciendo tras rematar con una certera flecha al monstruoso gigante
que lideraba a la poblacion autéctona.

El episodio que concluye con las muertes de Euritiéon y Geridén se en-
marca en una particular odisea en la que el hijo de Zeus y Alcmena realiz6
un viaje hasta el extremo occidental del mundo, un lugar que la mitologia
helena habia dibujado con tintes de irrealidad mitica. Heracles se dirigié a
un territorio de legendarias fronteras, lindante con el Inframundo y donde
habitaban seres desmesurados; sin embargo, fogonazos de realidad se cue-
lan entre los disimulados resquicios de la ficcién. En ese escenario narra-
tivo afloran rasgos bien tangibles: islas cercanas, estrechos marinos, agua
en abundancia, tupidos bosques, amplias lagunas, montes y llanuras donde
pastaban nutridos ganados, como el del porquero Euboleo, a las puertas del
reino subterraneo, y los de Hades y Geridn, que eran cuidados por Menetes
y Eurition. Estos dos personajes, que la mitologia clasica los suele despa-
char como pastores, son algo mas que unas figuras que poco tienen que ver
con otros bucdlicos vigilantes como Endimidn, cuya hermosura cautivé a
Selene y Diana; como Erdstrato, ansioso por salir de vulgares anonimatos
o Sifilus, cuya desenfrenada vida al aire libre inspird venéreos males. A
diferencia de estos, habitantes de tdpicos lugares amenos donde solo se
escuchaba el susurro de las abejas que sonaba, en la biografia de Menetes y
Eurition no hay prados impolutos, ni arroyos cantarines, ni jévenes ninfas,
ni melodiosas musicas. Son dos figuras representativas del entorno real del
territorio que bordea el Estrecho, donde todavia hoy abundan ganaderias
de reses bravas y ganado retinto del mismo color rojizo que las vacas que
cuidaba Eurition. Cuando llegé Heracles y maté a Ortro, el responsable del
ganado de Gerién no dudo en pelear con un enemigo ciclépeo, con lo que



80 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

manifest6 un rasgo de valentia propio del indigena que no rehus¢ la lucha
de igual a igual con el coloso que habia invadido su territorio. Mas que
pastor, Euritién cumplia la funcién de mayoral, asumiendo las responsabi-
lidades propias de un oficio todavia vigente en los pagos suroccidentales.
El fue la primera victima de Heracles, antes de que otro mayoral, Menetes,
avisara a Gerion y se entablara el gran duelo donde vencio la fuerza civili-
zadora extranjera.

Eurition o el mayoral tartésico



Mitos del fin de un mundo | 81

Las figuras de Euritiéon, Menetes y Gerioén son representativas de una
sociedad autoctona caracterizada por una renombrada riqueza agropecua-
ria, tan renombrada que estos ganados se convirtieron en reclamo para
que Euristeo obligara a desplazarse a Heracles hasta el fin del mundo para
apropiarse de ellos. En el universo de los mitos, tan importantes como las
palabras son los silencios. El héroe griego cumple el rol civilizador sobre
una sociedad lejana aunque conocida; apartada pero rica; sin embargo, no
hay referencias a la verdadera fuente de riqueza de los distantes pagos occi-
dentales. Se cita el océano extremo, la riqueza forestal, acuatica, ganadera,
pero apenas hay alusiones miticas a la metalurgia, objetivo real de buena
parte de las expediciones orientales en busca de un territorio prefiado de
oro, plata, cobre y estafio. Los mitos utilizaron el recurso de los animales
como simbolo de riqueza y poder de un pueblo indigena y rural que sufrié
sucesivas oleadas de expediciones desde el este que tuvieron primero en el
Melkart fenicio y luego en Heracles el icono civilizador oriental que ane-
xiono a la oikoumene la rica y retirada peninsula Ibérica, cuyos referentes
fueron absorbidos por sucesivos procesos de aculturizaciéon que conclu-
yeron con Roma. Esta tltima recurrid a la casi idéntica figura de Hércules
para desempeiiar el papel de fundador de nuevas ciudades en un proceso
civilizador que, en el fondo, fue de indisimulada colonizacién.

Euritién, el mayoral del ganado de Gerién, fue considerado un pastor en
una region que tenia bien poco de pastoril y mucho de ganadera. La triun-
fadora mitologia clasica lo configuré como un personaje plano, sin aristas,
cuyo fugaz paso por la teogonia oculté su noble estirpe y brava condicidn,
capaz de enfrentarse valerosamente al mas colosal de los héroes que acab¢
con ¢l entre sobrias encinas, venerables quejigos y musgosos bloques de
arenisca, junto a los que yacid la primera victima de la civilizacion.






Mitos del fin de un mundo | 83

ORTRO, UN GUARDIAN EN LA SOMBRA

Va para dos centurias que el arquedlogo Antonio Bonucci descubrio,
en el vestibulo de la Casa del Poeta Tragico de Pompeya, un mosaico
donde se representaba un perro en actitud amenazadora sobre teselas blan-
cas y negras. Orejas enhiestas, aguerridas patas, erizado pelo, pronunciado
hocico, marcada dentadura... toda una suma de feroces advertencias a los
foraneos, a quienes se les advertia con la leyenda Cave Canem: un aviso
de los duefios a posibles intrusos, pero también un amuleto de proteccion
frente a los males exteriores.

Ortro, un guardian en la sombra



84 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

En la mitologia clasica habia dos perros que cumplian con la mas com-
pleja de las perfecciones este dual presupuesto: Ortro y Cerbero, canes
emparentados, perros paisanos, que desempenaron el mismo rol, aunque
tuvieron destinos bien diferentes.

Ortro llevaba en su antropénimo la conexion con la linde occidental
mediterranea. Relacionado con el sustantivo griego Orzos, que significa
“ocaso’, no solo fue hermano de Cerbero, sino que formé parte de una
compleja estirpe de monstruosos seres asociados al lugar extremo donde
finalizaba la seguridad del mundo conocido y se asomaban los espacios
prohibidos que no era muy aconsejable pisar.

En mitologia ha sido habitual la presencia de animales dotados de lec-
turas simbolicas. Aguilas, toros, bueyes, cisnes, dieron forma a actitudes
y complejos, ansias y frustraciones con las que el ser humano intentd dar
sentido a las propias. Los perros también han formado parte del constructo
cultural erigido a partir de coordenadas miticas en civilizaciones bien dife-
rentes. Se ha considerado una de las primeras alimafias domesticadas por
el hombre, capaz de domenar los fieros instintos del lobo en una manifes-
tacion del triunfo del intelecto humano sobre las fuerzas primitivas de una
bestia que se convirtié en icono de la lealtad, fidelidad, compaiiia y amistad;
sin embargo, no siempre ha poseido esta lectura. Xdlotl, el dios azteca de
la muerte, se describia como un monstruo con cuerpo de perro y cabeza
humana; Anubis, la divinidad egipcia representada con testa de chacal sal-
vaje, era el guardidn de las tumbas y se asociaba con la muerte y con el mas
alla. En el cementerio canino de Ashkelon se pone de manifiesto la funcion
sagrada que estos animales posefan para la cultura filistea, mientras que
para el zoroastrismo eran unos seres dotados de virtudes espirituales. En
el imaginario colectivo heleno se relacionaron con Hécate, una titanide
con tres cabezas. Una de ellas se representaba con un perro que custodiaba
los umbrales, transitos y puntos liminares con lo desconocido y lo salvaje.
El escandinavo Garm era un perro encargado de guardar la puerta de la
morada de Hela, la diosa encargada de los individuos que fallecian por
enfermedad o vejez e iban a nérdicos infiernos. En Mesoamérica, estaban
considerados como seres nocturnos que distinguian los caminos en la os-
curidad y podian ver a los espiritus; ademas, acompafaban las almas de los
amos hasta el inframundo. En la cultura ibérica peninsular existen referen-
cias a estos animales desde el Paleolitico Medio y Superior. En yacimientos
cercanos a las costas mediterraneas se han encontrado restos de cuones,
lo que ha hecho sopesar la consideracion de los perros como animales de



Mitos del fin de un mundo | 85

caza, de pastoreo, pero también como guardianes que se relacionaban con
lugares de culto como los enterramientos. En no pocas necrépolis estan
presentes como custodios de las tumbas.

A lo largo del espacio y del tiempo, de los afios y de las leguas, de la
geografia y de la antropologia, los perros se han asociado a una sagaz vision
capaz de discernir entre las sombras y la oscuridad a la par que se han
considerado como guias espirituales y fisicos e incluso como guardianes
de espacios vedados. Defensores del corazén de sus amos, en palabras de
Lord Byron, han sido capaces de desempeniar el rol de celadores y vigias,
protectores y centinelas, expertos en avisar y poner en guardia, aunque sus
ladridos hayan despertado la mas inveterada de las inquietudes, como en
el quebradizo suefio de don Alejo, el personaje creado por José Donoso, al
que sumieron en constantes desvelos los nocturnos aullidos que envolvian
las sombrias vifias cercanas.

No era un vifiedo lo que custodiaba Ortro, sino un ganado de reses
retintas en tierras de lentiscares, lagunas, campifa y albariza. Junto con
su hermano Cerbero, formaron parte de una oscura y occidental estirpe,
aunque su proyeccion posterior ha sido tan diferente que ha roto cualquier
lazo gemelar. Fueron hijos de Equidna y Tifén. La madre, hija de Calirroe,
otra figura femenina relacionada con las tierras de poniente, fue hermana
de Gerion, el primer monarca tartésico. Retenida Equidna en tenebrosos
subsuelos, era considerada como una temible ninfa, inmortal y exenta de
vejez, que acabd yaciendo con otro abominable ser: Tifén, un pavoroso
monstruo alado. Hijo de la terrenal Gea y de Tartaro, cuyo dominio se
extendia por los cavernosos universos interiores del ocaso, era una desme-
dida criatura cuya hiperbolica estatura alcanzaba las estrellas. Todo en ¢l
despertaba el mas ancestral de los temores: su mirada ignea, el fuego que
vomitaba por su boca, las cabezas de dragon que tenia por dedos y las ser-
pientes que tenia por piernas. Con el movimiento de sus enormes alas era
capaz de generar huracanes y provocar terremotos y desde su nacimiento
atemorizd a hombres y dioses hasta su muerte, cuando el mismisimo Zeus
tuvo que sepultarlo en las entrafias del monte Etna. Si la figura de Equidna
abria algunos resquicios a la atraccion, como su seductora mirada, la de Ti-
fon fue un compendio de caracteres negativos, que dibujaban un personaje
plano, con un manifiesto maniqueismo escorado a la maldad mas absoluta.

Con un arbol genealdgico asi, es facil pensar que sus descendientes he-
redaran de los padres rasgos que los convertian en seres que despertaban
temores y desapegos casi teltricos. A través de una compleja red de adulte-



86 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

rios e incestos, Cerbero y Ortro se relacionaron con otras criaturas capaces
de generar miedos no menos inquietantes, como la Esfinge, la Quimera,
el Le6n de Nemea, la Hidra de Lerna, Laddn, el Aguila de Prometeo, la
Cerda de Cromion o el Dragén de la Célquida: todo un catalogo de seres
monstruosos que perturbaban suefios y agitaban despertares.

Cerbero y Ortro fueron de la mano en los primeros estadios de sus teo-
gonicos pasos. Considerados por algunos como criaturas duales, Ortro ha
desempenado el rol de doble de su hermano. El aspecto temible de ambos
tenia en este rasgos colosales. Aunque de dimensiones mas recatadas que
las de Cerbero, tenia un tamafo también desmesurado y apenas debilida-
des. Bifronte, sus dos cabezas doblaban sus posibilidades de vigilancia y
multiplicaban la agresividad que le otorgaban sus fieras mandibulas. Sus
grandes hiladas de dientes tenian la finura del cristal mas afilado y la dure-
za del hueso mas incorruptible. Todo en él era una suma de fortaleza, con
unas temibles garras hasta donde transmitia la imperturbable fuerza de su
mirada. Estaba considerado como el ser mitolégico de los cielos palidos
precursores de la noche y habito, junto con su hermano, en los territorios
occidentales donde se ponia el sol y donde se acercaban los continentes en
el lugar donde se acababa el mar por todos conocido.

Con estas cualidades, los dos parientes fueron destinados a cumplir el
rol de vigias de estratégicos enclaves en las proximidades del canal del fin
del mundo. Si Cerbero era el guardian de las puertas del Hades, el primer
duefio de Ortro fue el titan Atlas, quien posteriormente lo entreg6 al tarté-
sico monarca Gerion, el cual lo nombré guardian de su numerosa, produc-
tiva y reputada cabafa de ganado retinto bajo la experta tutela del mayoral
Eurition. Era tal la fama de estas reses que Euristeo, deseoso de poseerlas,
encargo6 a Heracles que las robara, constituyendo tal hazafa el eje tematico
de su décimo trabajo. Tras navegar a lo largo de todo el Mediterraneo y
cruzar el Estrecho que oportunamente marcé6 con sendos hitos, se dirigié
a través de fragosas cordilleras, profundos valles, densos bosques, rios,
lagunas, lajas y antiguas sendas orilladas de pictdricos abrigos y horadadas
crestas hasta un territorio de amplias dehesas donde pastaba el rebafo a
las puertas de la occidental isla de Eritia. Su llegada no pasé desapercibi-
da para el perro guardian, que no dudé en atacar con la mayor fiereza al
extranjero Heracles e intenté impedir el robo del autéctono ganado. La
fuerza y la maza del coloso heleno dieron muerte al perro que defendia el
territorio y sus riquezas y lo hizo con tal bravura que Quinto de Esmirna
refirié que las figuras del guardian Ortro, del mayoral Eurition y del rey



Mitos del fin de un mundo | 87

Gerion, acabaron inmortalizadas en sendas representaciones grabadas en
el escudo de Euripilo, hijo de Heracles, en conmemoracion de la hazana.

Poco después, el héroe griego retorno al extremo occidental del mundo
conocido y se las vio con Cerbero, a quien también acabd venciendo; sin
embargo, en oposicion a su hermano, el guardian de las puertas del Hades
se ha mantenido vivo en la memoria colectiva de generaciones y generacio-
nes, a diferencia de Ortro, cuyo nombre y cuya figura se han cubierto por
sucesivas capas de olvido. Aunque realizaron la misma funcién y tuvieron
un similar desenlace, la pervivencia de uno contrasta con la difuminacién
del otro. El guardian del Hades acabd siendo adoptado por la mitologia
griega, que lo relaciono no solo con Heracles sino con otras figuras como
Psique y Orfeo; por el contrario, Ortro no custodiaba espacios reconocidos
por la teogonia olimpica, sino un ganado que era emblema de riqueza
de un pueblo apartado que terminé siendo absorbido por la civilizacion
helena. Frente al mitico y reconocido Hades, Gerion fue monarca de una
sociedad autdctona cuya riqueza iba de la mano de su ganado. Su derrota
hizo aflorar el olvido de su perro guardian, cuyas cualidades y nombre no
aparecen ni siquiera en las teselas de los mosaicos de la Casa del Poeta
Tragico de Pompeya.






Mitos del fin de un mundo | 89

CERBERO, EL GUARDIAN RECONOCIDO

Las figuras miticas han ido acumulando lecturas y exégesis a lo largo de
un tiempo tan cambiante como las diferentes sombras que se han ido
reflejando tras sucesivas proyecciones. El can Cerbero es una de ellas, que
aun asociamos a décadas de retransmisiones deportivas en invernales tar-
des de domingo a través de viejos aparatos de galena. Engolados locutores
de esmerada diccion lo referian a porteros igualmente legendarios bajo las
metafdricas puertas de embarrados campos de sport y valientes actitudes.
Con ligeras variantes, el nombre ha pervivido hasta nuestros dias, en forma
de seseantes seudénimos raperos que llevaron la vida y la muerte hasta
extremos sin salida en las aceras del Camino Real de Maracay.

El perro de la mitologia candnica estaba encargado de guardar una en-
trada, aunque no una entrada cualquiera. Cerbero era un animal fantastico
cuya funcién era la de custodiar las puertas del Hades: el inframundo, un
territorio apartado pero presente en el subconsciente colectivo clasico; un
lugar de negativos barruntos y sombrios claroscuros; un espacio antitético
de negras oquedades y luminosas llamas aniquiladoras y calcinantes. El
lébrego feudo subterraneo, nocturno y caliginoso, habitado por uno de los
dioses olimpicos mas cercanos a Zeus, tenia como guardian a un ser mitico
que en nada desmerecia al dominio de las sombras ni al lugar de la muerte.

Era hijo de Equidna, una ninfa hibrida con torso de mujer y cuerpo de
serpiente, y de Tifén, un monstruo alado con mads sierpes en los muslos.
Su hermano fue Ortro, el perro de dos cabezas encargado de la custodia
de los bueyes retintos del gigante Geridon que pastaban a orillas de una
laguna como la Janda, aunque, a diferencia del otro guardian, Cerbero ha
dejado numerosas huellas y rastros que han traspasado el etéreo ambito
de los mitos. Como en sus parientes, en €l se han superpuesto rasgos he-
terogéneos en una mezcla de elementos que cumple los requisitos de la



90 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

mas alambicada de las metamorfosis. Como en otros relatos legendarios,
diferentes versiones han aportado una variedad de lecturas que han ado-
bado su descripcion hasta extremos hiperbolicos. Se ha considerado que
poseia tres cabezas que llegaron a calar tanto en el imaginario comun que
merecieron ser nominadas como Veltesta, Tretesta y Dritesta. Nada mejor
que un cdnido para ejercer el rol de vigilante y nada mejor para un vigilante
que tener mas de un craneo desde donde mirar. Aunque esta es la version
mas extendida, abundan otras donde se sobrepasa la mas desmesurada
de las exageraciones, como la del poco ponderado Hesiodo, que lo llego6 a
describir como un aterrador monstruo de cincuenta cabezas y serpientes
que cubrian su cuerpo hasta concluir en la cola, con lo que se acrecentaba
su rol de maligno controlador de vedadas puertas. Para otros, tenia unos
aterradores ojos de color sanguinolento iluminados por una luz de tintes
sobrenaturales y unos colmillos de los que escupia un veneno mortal y
negro que impedia a cualquier ser vivo traspasar un umbral prohibido
en ambos sentidos. Asi se cumplia la ley severa que impedia traspasar el
ultimo de los pasos.

La figura de este mito se incardina en la del territorio donde se ubica:
nada ameno ni agradable podia germinar en el acceso al inframundo, un
lugar al que Virgilio calificé como hiel de la tierra, como todo un vertedero:
lodazal, agua sucia, sumidero de dolor, soledad y desaliento; un lugar don-
de los que entraban tenian que abandonar toda esperanza, en palabras de
Dante, quien inspiré a Botticelli su inquietante y lineal cono inverso de su
Mapa del Infierno. En este espacio es donde cobra sentido el can legendario,
cuya crueldad debia estar a tono con el ambito que custodiaba: su humus
yermo solo podia albergar los mds impenitentes raigones de la ponzofa.

Sin embargo, el feroz animal no era un ser simplistamente maniqueo,
ya que poseia resquicios de fragilidad. El implacable centinela tenia dos
puntos débiles: su irresistible aficion por la musica y su inclinacién por lo
dulce, con lo que se configura como un ser cruel pero a la vez melémano
y goloso. Sus debilidades fueron aprovechadas por otros personajes legen-
darios para poder traspasar los temidos quicios. Este fue el caso de Orfeo,
quien lo amansé con su musica, o el de Psique, que lo sosegd con un pastel
de cebada y miel antes de adentrarse en el Hades.

Fue Heracles quien protagonizo el episodio mas relevante con Cerbero,
el cual constituye la trama central de su duodécimo trabajo, el que cierra la
serie de aquellos con los que Euristeo lo puso a prueba. Como ultimo reto
en pago a los familiares crimenes cometidos, el rey de Micenas le ordend



Mitos del fin de un mundo | 91

la captura del terrorifico guardian y traerlo con vida a la corte. Sin otra
opcion, y tras iniciarse en los misterios de Eleusis, el arrepentido parricida
pidi6 ayuda a Atenea y Hermes para poder traspasar las puertas prohi-
bidas, con lo que se muestra uno de los rasgos mas significativos de su
caracter que tanto se ha subrayado a lo largo de la historia. Heracles no es
solamente un mito caracterizado por la mas sobrehumana de las fortalezas.
Su incuestionable musculatura tantas veces alabada, pintada y esculpida, se
sumaba a una indisimulada astucia que lo llevé a pedir oportunos consejos,
aprovecharse de las debilidades ajenas y seducir con la palabra y con los
hechos. En esta ocasidn, hay versiones que apuntan a que el héroe pidi6
permiso al mismisimo Hades, dios del inframundo y duefio de Cerbero,
el cual accedio al rapto con la condicion de que no hiciese dafo al animal
y lo devolviese sano y salvo. Hay otras que afirman que llegé a utilizar la
violencia. Abundan exégesis como la de Apolodoro, que defendié que el
dios del Erebo permiti6 el secuestro del guardidn solo si el héroe desistia
del uso de las armas y de la fuerza, de ahi que se extendiera la opinién de
que, renunciando a ellas, Heracles se sirvi6 tan solo de su piel de leén y
de su garrote de madera. Asi, sin escudos ni hierros, amansé al perro tan
temido.

Un nuevo triunfo de la astucia sobre la fuerza. El mito corpulento, vigo-
roso, robusto, recio, responsable de la entrada en nuestro diccionario de
adjetivos como herctleo, recurrid a otros ardides para conseguir sus fines.
Despojado de simplistas reducciones, la leyenda vuelve a mostrar la sutil
ambivalencia de las lecturas multiples que bosquejan las narraciones con
las mas sugerentes anfibologias. La dualidad topica entre fuerza bruta e
inteligencia se tifie de una marafia de interpretaciones y actitudes.

Tras conseguir su objetivo, Heracles sali6 del Hades a través de unas
puertas ya sin guardia ni custodia; unas puertas que han sido ubicadas en
diferentes coordenadas segun las variadas hipotesis que caracterizan a los
hechos legendarios: desde Ténaro a Trecén pasando por Hermione o la
Heraclea Pontica. Por eso mismo, no resulta del todo descabellado identi-
ficarlas con territorios mucho mas cercanos, coincidiendo con recurrentes
teorias que situan el dominio de los muertos en el lugar donde las culturas
orientales localizaban el fin del mundo conocido: mas alla de las metaféricas
puertas del Estrecho. Luis Alberto del Castillo llegé a atrayentes conclusio-
nes tras realizar un estudio numismatico sobre una pieza del grupo de las
libio-fenicias encontrada en las inmediaciones de Baelo y datada en el siglo
I a.C. La moneda posee la inscripcion de la antigua Bailo, que se asentaba



92 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

en las retiradas alturas de la Silla del Papa, desde donde se ejercia un control
visual completo de la laguna de la Janda y de las vias que la circunvalaban,
como la Trocha. La pieza esta dedicada a Hércules. En su anverso, el héroe
se encuentra revestido con la piel del leén de Nemea, mientras en su mano
la candnica maza ha sido sustituida por una espiga de trigo. Se trata de
una representacion de lo mas original e infrecuente que fue considerada
por el investigador algecireflo como una muestra del paso del héroe por
un cercano Hades tras cumplir su duodécimo trabajo. Desenterrada en las
proximidades de la sierra de Fates, esta moneda simbolizaria un Hércules
renacido, que revivio tras salir ileso de un paraje infranqueable. El héroe
en bronce de la moneda sustituye el mazo de la fuerza y de la muerte por
la espiga del renacer y de la vida. La violencia de las antiguas formas se
suplanta por la pragmatica de la moderna agricultura; la infertilidad del
basto, por la ubérrima riqueza de la panicula. El singular viaje de retorno
desde el prohibido inframundo puede verse en este dbolo de vida como
una mitica resurreccion tras la inexorable muerte.
Una forma de interpretar lo que solo puede ser interpretable.

s UL VTR i e

o T st

R TR N b R £

Cerbero, el guardian reconocido



Mitos del fin de un mundo | 93

GARGORIS Y LOS PRIMEROS ESLABONES DE LA
MITOLOGIA TARTESICA

lgunos mitos trascienden su caracter ficcional y realizan sugerentes

coqueteos con la historia, con lo que se genera un palimpsesto de
confusiones entre la leyenda y la narracion objetiva de los hechos. Gargoris
es uno de ellos.

Su nombre se encuentra nimbado por el aura mitica de gobernantes
primigenios que ocupan los primeros capitulos de libros que estudian el
devenir de las civilizaciones y las culturas. Es uno de los primeros monar-
cas relacionados con Tartessos y se inserta en una legendaria cronologia
de soberanos cuya relacion tiene mucho de evolucion diacrénica. Geridn,
Noérax, Gargoris, Habis, Argantonio son destacados hitos en un proceso
lleno de sugerentes sombras y fugaces relampagos que han esbozado las
confusas lindes de la civilizacion asentada en los confines occidentales del
mundo.

Gerion fue el primero de los reyes tartésicos. Quizas por ello se carac-
terizo por poseer rasgos poco humanos. Su gigantismo y su triplicidad lo
enmarcaron en estadios anteriores, en tiempos donde el imaginario colec-
tivo representaba iconos fantasticos que dieran forma a unas realidades tan
pristinas como las primeras visiones. A pesar de sus hiperbolicas mons-
truosidades, en él afloran las riquezas que atesoraba el territorio donde
habitaba. Esto se puso de manifiesto en lecturas como la de Marco Juniano
Justino, quien llegd a considerar que en el antiguo reino de Gerién habia
tanta abundancia de pastos que si no se ponia coto a la alimentacidn, las
reses reventarian. Igual por esta razon, los rebafios que pastaban junto al
estrecho que cerraba el Mediterraneo por poniente alcanzaron una fama tal
que obligaron al desplazamiento de Heracles desde el otro extremo del mar
alentado por el desmesurado valor de tan nutrida ganaderia. El historiador



94 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

narbonense llegé incluso a reivindicar las cualidades humanas de Geridn,
neg6 su triple naturaleza de gigante y defendi6 la existencia de tres her-
manos gobernantes entre los que existia una concordia tal que parecia que
ejercian el poder con un animo parejo y si se enfrentaron a Heracles no fue
por su propia voluntad, sino como respuesta a una incursidn externa en la
que se emplearon métodos de lo mas coercitivos.

Heredero directo del primer rey mitico de Tartessos fue Norax, vastago
del dios Hermes y de Eritea, hija de Geriéon. Fue un monarca igualmente
asociado a la cultura del suroeste peninsular, aunque posey6 una proyec-
cion bien distinta a la de su antecesor, ya que se asocié con todo un proceso
de expansion y colonizacion tartésica hacia meridianos mas orientales del
Mediterraneo.

Laleyenda de Norax narra la expedicion maritima de este rey occidental
hasta las costas meridionales de Cerdefa, donde fund¢ la ciudad homoni-
ma de Nora, hecho que ha sido datado de forma legendaria en tiempos de
Hilo, el hijo mayor de Heracles. La fundacién de la urbe a manos del nieto
de Geridn ha sido recogida por autores como Pausanias, Salustio y Solino
y se ha interpretado como todo un hito, ya que se ha venido considerando
como el primer asentamiento urbano de la isla. Préxima al cabo de Pula,
cerrando por el oeste la actual bahia de Cagliari, Nora se erigi6 en una po-
sicion estratégica desde la que se controlaban todas las travesias maritimas
entre la peninsula Ibérica y el centro del Mediterraneo. Formaba uno de los
ejes del triangulo entre Cerdefia, Cartago y Sicilia, por donde debian pasar
todas las naves que querian surcar el mar desde el estrecho de Gibraltar a
sus orillas mds orientales y viceversa. A diferencia de la mayoria de expedi-
ciones, que tuvieron una direccidn este-oeste, la de Norax tuvo una trayec-
toria inversa y ha alentado un buen numero de hipoétesis, aventadas por el
descubrimiento de la Estela de Nora, una lapida fenicia datada en el siglo
IX a.C. en la que se inserta la inscripcion en lengua punica mas antigua de
Occidente. Su estudio ha generado un buen numero de interpretaciones,
entre las que destacan las que sugieren que el viaje de Norax tuvo mucho de
huida, un éxodo desde las costas de Tarsis hasta buscar refugio en el litoral
sardo. Detras de este desplazamiento maritimo hay también un larvado
mito fundacional, el del héroe que implanta una cultura de una orilla a otra
en sentido inverso al habitual. Se ha querido ver en el nieto de Gerién un
estadio mds avanzado de un poco resefiado proceso civilizador. Un proceso
que va desde el antepasado ganadero que sufrid extranjeros abusos hasta
el heredero igualmente autdctono capaz de organizar un periplo naval con



Mitos del fin de un mundo | 95

tintes colonizadores hacia territorios mediterraneos. Este mito refleja las
relaciones comerciales entre Tartessos y Cerdefia en tiempos del Bronce
Final, como lo atestiguan en la isla los hallazgos de armas y utiles de zonas
atlanticas y los de ceramica sarda en yacimientos de Cadiz y Huelva fecha-
dos a partir del siglo X a.C. Estos vinculos coinciden con los inicios del
comercio de metales extraidos en la Faja Piritica Ibérica, fuente de ingresos
de la economia tartésica y motor de una importante red de nexos mercan-
tiles que tuvieron en el suroeste peninsular el destino de un buen numero
de travesias navales provenientes de levante.

Gargoris y los primeros eslabones de la mitologia tartésica



96 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

En las escasas referencias donde ha logrado sobrevivir la memoria de
Gargoris, suele aparecer como rey mitologico de los Cunetes, un pueblo
intrinsecamente ligado a la deshilvanada trama tartésica. Se trata de un le-
xema del que han llegado hasta nosotros variantes como Cinetes, Caunios
o Conios, palabra cuya etimologia entronca directamente con la griega
Okeanos, que servia para designar el apartado, desconocido e intrigante
Atlantico. Se considera que moraban en las costas del suroeste peninsular
en época pre-romana. Justino se refiere a ellos como los habitantes de los
montes tartésicos, las elevaciones que salpicaban el territorio de la orilla
norte del Estrecho, tupidos y arbolados en los alrededores de la laguna de
la Janda, asi como en las sierras mas septentrionales que custodiaban las
copiosas reservas de metal de Sierra Morena. Fue un pueblo que gozé de
cierta consideracion por parte de los historiadores clasicos. Autores como
Diodoro Siculo le atribuyeron la invencion del arco, la espada, el casco, la
ganaderia, el arado y hasta la apicultura. De origenes poco claros, se ha
asociado a inscripciones en escritura tartésica coincidentes con el periodo
de mayor esplendor de esta cultura. Una posterior alianza de los conios
con los romanos acabd provocando la destruccién de numerosos enclaves
urbanos a manos de las tropas de Cauceno en las Guerras Lusitanas, lo que
provocé el olvido de buena parte de ellos, como su capital, Conistorgis, que
algunos ubican a orillas del Guadiana, en Medellin. Perviven restos toponi-
micos conios en lugares mas proximos al canal, como Conil, territorio que
reivindico Plinio el Viejo como el espacio donde se ubicé el Litus Curense
Inflexo Sinu.

En los amplios territorios del suroeste, junto a estratégicas costas,
metaliferas sierras, dehesas ganaderas, cursos de agua y paleoestuarios,
se extendia el antiguo reino de Gargoris, que abarcaba segun Justino
las zonas boscosas de los Tartesios, donde la tradiciéon legendaria ubico
también la mitica guerra entre los antiguos Titanes y sus descendientes,
los Dioses Olimpicos. En este lugar ubérrimo y densamente poblado, el
mito de Gargoris se asocié a la implantacién de nuevas técnicas de caza
y aprovechamiento de unas riquezas que se consideraban inagotables. Su
reinado supuso una suerte de estado ideal, utdpico, de un grupo social
indigena anterior a posteriores colonizaciones orientales. En esos estadios
iniciales, el rey tartésico simbolizaba los primeros intentos de explotacion
de los recursos naturales mediante el ejercicio de la observacion y de la
astucia, lo que provocé adelantos en la practica de la caza y en la obtencion
de productos como el aceite o la miel. Sin embargo, esos estadios iniciales



Mitos del fin de un mundo | 97

se asociaron también con desordenadas practicas sexuales que acabaron
afectando a la reputacion social de un mito absolutamente autdctono, que
se convirtid en paradigmatico exponente del indigenismo cultural de las
tierras de Occidente donde se asent6 la cultura de Tarsis.

De todos los avances impulsados por la figura de Gargoris, la miel ha
sido el mas utilizado por la iconografia y las referencias posteriores. El rey
tartésico se ha asociado con la figura de las abejas, aunque estos son unos
animales cuyo componente simbdlico posee lecturas mas que significativas.
Para la cultura clasica eran unos insectos cuyo origen estaba en la putrefac-
cion de los bovidos, desde cuyos craneos fueron capaces de acceder hasta
el supremo territorio de las Musas que eran quienes, ademas de inspirar
el poder de los reyes divinos, concedian a los humanos la capacidad de
la conciliacién gracias a las golosas cualidades de su producto. Conside-
rado como el mds dulce de los alimentos naturales, la miel es el principal
beneficio de un insecto que posee otras cualidades simbolicas, como su
constancia en el trabajo, sus labores geométricas, su capacidad para adivi-
nar y pronosticar los cambios meteoroldgicos y sus complejas relaciones
sociales. Forman comunidades estructuradas, ordenadas y autoreguladas,
hasta el punto de que si el nimero de miembros resulta excesivo, un grupo
de ellos es capaz de promover una disgregacion para formar colonias nue-
vas. Todo un listado de metaféricas virtudes asociadas al poder y la realeza.
Tanto Gargoris como el griego Aristeo son figuras civilizadoras que tienen
propiedades facilmente relacionables con la miel y las abejas.

El rey tartésico supo aprovechar los bienes fisicos de su entorno. Here-
dero de un colonizador maritimo, Gargoris sento las bases de un mito tar-
tésico acorde con una nueva sociedad con bases atin rurales, pero en la que
comenzaba a balbucear un componente urbano donde el monarca se vio
obligado a desarrollar un rol legislador y regulador de sus recursos. Todos
sus intentos instructivos, pragmaticos y civilizadores se vieron eclipsados
por un hecho que trastoco su figura: se acabé enamorando de su hija, con
la que yacid y concibi6 a su heredero Habis. Con este alumbramiento tuvo
lugar el nacimiento de otro mito que lo suplemento con la perfeccion de
las mitades completas, pero eso es otra historia que tiene también mucho
de leyenda.






Mitos del fin de un mundo | 99

HABIS, ZEUS DE TARTESSOS

| mito de Habis se encuentra directamente relacionado con el de su

padre-abuelo Gargoris y ambos constituyen uno de los hitos mas re-
levantes de las leyendas del suroeste peninsular. La trama de este peculiar
bildungsroman nos ha llegado de la mano de Pompeyo Trogo, historiador
de la época de Augusto y autor de las Historiae Philippicae, una vasta obra
compuesta por 44 libros resumida tres centurias mas tarde por Marco Ju-
niano Justino, quien relaté unos hechos sucedidos supuestamente a finales
de la Edad del Bronce.

El texto latino ubica el episodio en los tupidos bosques tartésicos, donde
tuvo lugar la mitica batalla entre los Titanes y los Dioses. Entre quejigos,
acebuches, ojaranzos y brezales se extendia el reino de Gargoris, cuidado-
so monarca de los cunetes, a quien se le atribuy? el descubrimiento de la
recoleccion de la miel. En estos umbrios parajes de gran riqueza ganadera,
vertebrados alrededor de la laguna de la Janda, el rey mantuvo relaciones
con la mas hermosa de sus hijas, con quien concibi6 a Habis. Este incesto,
considerado por muchos como muestra de una primitiva sociedad matriar-
cal, motivo que Gargoris apartara al recién nacido. Sin atreverse a quitarle
directamente la vida, hizo todo lo posible para alentar su muerte. Tras ser
abandonado en el campo, sobreviviéo amamantado por las fieras montunas.
Devuelto al hogar paterno, fue dejado a su suerte en uno de los caminos
mas transitados por el ganado vacuno de la region con la intencion de que
pereciera pisoteado por sus pezufas retintas. Tras permanecer incélume,
fue entregado a grupos de perros y cerdos hambrientos que respetaron sus
tiernos miembros con la pasmosa verosimilitud de las leyendas antiguas.
La furia del progenitor no hacia sino aumentar, hasta que decidi6 arrojarlo
a las impetuosas aguas del océano cercano con la certeza de provocar su
ahogamiento. Lejos de ello, el nifio fue arrullado por las olas y con una



100 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

favorable corriente fue devuelto a la orilla. Una vez en tierra, una cierva
recién parida ofreci6 sus ubres a Habis y se encargd de alimentarlo con
maternal constancia. En este territorio fértil y salvaje, el heredero proscrito
crecié amoldandose a unos ciclos naturales a los que no tuvo mas remedio
que adaptarse. Asi alcanzo su desarrollo pleno, hasta que fue capturado en
una caceria y lo llevaron hasta la presencia de Gargoris, quien lo identificé.
Sorprendido por la superaciéon de tantos desafios, acabd reconociéndolo
como sucesor y fue coronado como rey con la indefectible decision de los
patrocinios divinos. Desde entonces, la leyenda cuenta que se comporté
como un gobernante ejemplar, respetado por sus civilizadoras decisiones.

Habis, Zeus de Tartessos



Mitos del fin de un mundo | 101

Hasta aqui el resumen de la narracién que nos hallegado a través del tex-
to de Justino, el cual rebosa de elementos de lo mas significativos. Se trata
del Gnico mito autéctono de toda la peninsula Ibérica que se ha conserva-
do gracias a fuentes escritas: todo un icono de las teogonias de la Hispania
primitiva y el unico con una lectura claramente tartésica y de origen no
indoeuropeo. A pesar de las relaciones que posee con otros relatos miticos
con trasfondo comun, el entronque con la geografia y la sociedad de su
entorno natal convierte la leyenda de Habis en un paradigma del transito
desde estadios iniciales relacionados con el elemento natural a otros mas
evolucionados que sugieren un nivel mas elevado de culturizacién en un
ambito autdctono previo a cualquier proceso de colonizacion. El personaje
se convierte en todo un referente del triunfo de la revolucion neolitica en el
territorio del estrecho de Gibraltar.

Esta fabula, que puede ser considerada como una de las mas antiguas e
insistentes de Occidente, ha despertado un buen numero de interpretacio-
nes. Mientras Joaquin Costa unificé a Gerion, Gargoris y Habis bajo la ca-
talogacion de supuestos mitos solares de la Tartéside, Menéndez Pelayo no
dudé en considerar al rey de los cunetes como el primer representante de la
heterodoxia hispana; sin embargo, fue Fernando Sanchez Dragd quien me-
jor supo interpretar las claves de este mito tan cercano. Considerado como
autoctono del solar de la vieja Tartessos, lo relaciono con el espacio de la
antigua laguna de la Janda. Llego a identificar la enorme cierva integrada en
el panel prehistorico del Tajo de las Figuras como una imagen que formaba
parte de la historia del rey Habis, amamantado por un animal abundante
en los espacios que orillaban el lago y dato los trazos rojizos del abrigo
varios milenios después de la epopeya sureiia. En Una historia mdgica de
Espana considerd la leyenda como la conformadora de un particular con-
cepto de lo hispano que tuvo en Tartessos su puntal histérico mas antiguo
y relevante. Defendi6 la hipétesis de que, bajo el largo reinado de Habis, se
produjo una destacada expansion del territorio de los cunetes tanto hacia
el septentrion, en busca de los ricos territorios metaliferos del noroeste
peninsular, como hacia el este, conformando una primera expansion ha-
cia el Mediterraneo oriental que tuvo en Cerdefia y Creta sus principales
hitos espaciales. La fundacion mitica de Nora a manos de un antepasado
de Habis pudo poseer un correlato histérico, ya que en estos complejos y
oscuros tiempos que marcaron el poco conocido desarrollo tartésico, la
ficcidn, el mito, la literatura y la historia conforman una enmarafiada sarta
de relaciones que auin no han sido capaces de ser resueltas.



102 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

A diferencia de otros antepasados regios del territorio suroccidental
caracterizados a posteriori por rasgos monstruosos, inhumanos, hiper-
bdlicos, o actitudes socialmente reprobables, Habis se presenta con una
lectura mitologica que lo dibuja como un hombre normal. En él no hay
caracteres que lo conviertan en un ser extraordinario; es un individuo que
sufrié desde la infancia las arbitrariedades de un padre cobarde que desed
su aniquilacion pero fue incapaz de ejecutarla directamente. Su supervi-
vencia tuvo lugar sin que realizara accidn alguna para secundarla. Vencio6
una sucesion de retos sin recurrir a heroicidades. El relato de aprendizaje
que es su leyenda esta marcado por un pathos que demuestra el especial au-
xilio con que contaba. Habis fue sin saberlo un protegido de su destino, un
ser que sufrié un proceso de educacién que tuvo mucho de rito iniciatico
en clave indigenista y acab6é conformando toda una leyenda fundacional
tartésica. Entre sus valores, su componente humano convivié con otras
dos facetas relevantes: la primera fue civilizadora, ya que, como Deméter,
ofreci6 a sus conciudadanos nuevos recursos para mejorar sus formas de
vida, como la aplicacién de la yunta al arado, el cultivo de los cereales o la
difusion de nuevos métodos para cocinar los alimentos. La segunda poseyo
un indiscutible valor politico. Su intencién de suprimir el trabajo servil
para el pueblo no solo demuestra la existencia de conflictos sociales previos
a los que su gestion tuvo que enfrentarse. Su decision de distribuir la plebe
en siete ciudades puso de manifiesto un propdsito de organizacion politica
del territorio habitual en estadios sociales primitivos, como lo apuntan las
doce tribus de Israel, las siete eslavas o las siete Nahuatlacas, muy similares
en sentido, aunque distantes en cronologia y ubicacion.

En la leyenda de Habis se deja bien claro que sus decisiones personales
impulsaron un reinado especialmente largo y fructifero. En ¢l se sentaron
las bases de una monarquia tartésica inspirada en el gobierno de un so-
berano protegido por los dioses en su azaroso proceso de formacién. El
amparo divino lo convirtié6 en un gobernante dotado, capaz de superar
pruebas con valor instructivo, que encurtieron y modelaron un caracter
apto para promover muy avanzadas decisiones politicas para sus stubditos,
hasta convertirse en un valor sancionador y sucesorio.

Detras del mito de Habis hay toda una sarta de elementos que lo empa-
rentan con otros héroes que pululan por anaqueles y mitologias, estanterias
y lomos del mas variado pelaje. La historia del recién nacido repudiado por
su padre, que se ve obligado a superar las mas variadas pruebas sin mas
ayuda que la fortuna humana o la conmiseracién divina conforma un tipo



Mitos del fin de un mundo | 103

de novela de aprendizaje antigua como el tiempo y variada como los espa-
cios ajenos. Estas son las mimbres sobre las que se articulan historias como
las de Horus y Set; Astiages y Semiramis; Zaratustra y Telephos; Atlante o
los hijos de Malanippe; Sandragupta y Krishna; San Jorge, Fernan Gonzalez
o Bernardo del Carpio; el Gargantua de Rabelais o el Mowgli de Kipling. El
abandono de Habis es similar al experimentado por Teseo. El valor de su
destino por encima de las acciones humanas es parecido al de Ciro, Moisés,
Sargon de Akkad, Cipselo de Corinto, los mismisimos Rémulo y Remo y
una sarta de leyendas similares. Muchas estan protagonizadas por perso-
najes ficticios; otras, por caracteres reales y casi todas tienen en comun que
estos desempeiian un rol de fundador, de elemento personal sobre el que se
articula una nueva relacién, estado o teogonia. Es un papel en cierto modo
similar al de Zeus, quien tuvo también una relacién compleja con su padre.
Salvo su vida por la intercesion divina de su madre, Rea, que burlé a Urano
con una piedra. Tras abandonar la influencia paterna, pasé su infancia en
Creta, donde fue amamantado por la cabra Amaltea y cuidado por la buena
disposicidon de otros cunetes, que lo alimentaron con leche y miel. Si los
paralelismos no fueran pocos, el punto de inflexiéon de Habis con Zeus
tiene que ver con el espacio: los bosques tartésicos occidentales, donde se
desarrolld la renombrada Titanomaquia, cuyo desenlace encumbrd al grie-
go a las altas cimas del Olimpo; los mismos bosques de quejigos, ojaranzos,
acebuches y brezales donde el indefenso protohispano fue amamantado
por una cierva semejante a la que atin hoy destaca serena en el equilibrado
conjunto de pinturas prehistéricas del Tajo de las Figuras, anteriores a toda
escritura y anteriores a todo mito.






Mitos del fin de un mundo | 105

ARGANTONIO, EL HOMBRE DE PLATA

Sindos es una ciudad griega de la periferia de Saldnica. Separada de ella
por el cauce del rio Galicos, se encuentra rodeada de poligonos indus-
triales y una cuidada cuadricula de tierras de labor donde sobrevive un
importante yacimiento arqueoldgico en el que se han excavado mas de un
centenar de tumbas rebosantes de ajuares funerarios. Entre cascos, armas,
joyas, mascaras y vasijas ha sido rescatada una ostraca o trozo de ceramica
que solia utilizarse para aprender a escribir o pintar. En esta pieza de barniz
negro destaca un grafito donde se supone grabado con una disposicién
bastante peculiar de los grafemas el nombre de Argantonio, lo que mani-
festaria el conocimiento de un personaje autdctono del suroeste peninsular
en el otro confin del mar.

El antroponimo grabado en la ostraca tesalonicense responde a una
figura real, aunque lo suficientemente velada por la trama del mito. Argan-
tonio ha sido considerado como el monarca con el que Tartessos alcanzd
sus momentos de maximo esplendor, riqueza, decision e influencia; sin
embargo, su conocimiento objetivo ha llegado hasta hoy cubierto por una
serie de capas legendarias que cubren su nombre, edad o incluso su pro-
pia condicién. Su etimologia responde a un lexema griego que sugiere su
condiciéon de hombre de plata, un caso de invencidn lingiiistica en el que
intereso destacar las incalculables riquezas de su reino. Tradicionalmente,
se ha asociado su figura a un monarca de proverbial longevidad, que lleg6 a
ser cuantificada con la mas que hiperbdlica cifra de trescientos afios. Otras
fuentes mas recatadas consideraron que vivio 120 y durante ocho décadas
gobernd el antiguo reino del suroeste peninsular en el siglo VI a. C. Un
lapso temporal tan amplio ha llegado a sugerir la posibilidad de que no se
tratara de una tnica persona, sino de dos o tres monarcas diferentes que
emplearon el mismo nombre o incluso de reinados distintos que acabaron



106 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

contemplandose como uno solo con la inconstante verosimilitud que solo
la memoria mas o menos interesada puede recrear.

Argantonio, el hombre de plata

Aunque es el primer monarca histérico peninsular citado por fuentes de
la antigiiedad, tanto los textos de Anacreonte como los Her6doto aportan
una informacion de lo mas parca sobre su persona. Ademas de su riqueza
y longevidad, agrandadas por la perspectiva helena de sus referentes, poco
mads sabemos de él. Quizas por ello, ante la falta de una documentacién
mas veraz y contrastada, se han querido ver rastros de su presencia en
alguno de los escasos hallazgos que han visto la luz. Hace unas seis déca-
das, en unas excavaciones incentivadas por la Tharsis Sulphur and Cooper



Mitos del fin de un mundo | 107

Company Limited en las onubenses minas homdnimas se desenterro6 un al-
torrelieve de la Edad del Bronce Final tallado en piedra arenisca autdctona
que reflejaba la cabeza de un venerable anciano con poblada barba, bigote
y un encrespado cabello recogido por una diadema. El arquedlogo Juan
Mata Carriazo especuld que la talla podria reflejar el rostro del maduro
dirigente, debido a su incuestionable factura tartésica; por ello, la mascara
de Tharsis ha pasado a conocerse como de Argantonio: una prueba mas de
la confusa superposicion entre historia y mito que rodea al personaje.
Muchas referencias histdricas al rey tartésico proceden de fuentes grie-
gas y ponen de manifiesto las relaciones mas que cordiales del monarca
con las polis del otro extremo del Mediterraneo. Her6doto narra con la
minuciosidad del historiador aplicado el muy conocido episodio en el que
los focenses entablaron contacto con el reino de Tartessos. Focea era la mas
septentrional de las ciudades jonicas de la costa de Asia Menor. Situada en
el golfo de Esmirna, fue un enclave pionero en realizar travesias a través
de un medio maritimo que fue temido, aunque necesario e imprescindible
para la expansion de la cultura griega. Precursora de la talasocracia helena,
la navegacion focense inicid los primeros periplos a través de un mar por
aquel entonces atn lleno de incognitas, amenazas y peligros. Los focenses,
a bordo de potentes navios de cincuenta remos, se aventuraron a surcar
las aguas del Adriatico y del Tirreno, asi como a alcanzar los confines oc-
cidentales del mar: las costas de Iberia y el reino de Tartessos. Cuentan las
cronicas que en el 540 a. C. fueron muy bien recibidos por Argantonio,
con quien establecieron unas solidas relaciones que trascendieron lo mera-
mente comercial. El hombre de plata supo valer su influencia y ofrecié a los
navegantes la posibilidad de que se establecieran en territorio peninsular.
Aunque sufrian la amenaza de la expansion meda hacia las costas, los he-
lenos no aceptaron la propuesta de Argantonio, pero regresaron con las
bodegas de sus embarcaciones repletas con mas mil quinientos kilogramos
de plata, con los que infructuosamente reforzaron la muralla de su ciudad.
Otro viaje narrado por Herddoto fue el de Colaios de Samos. También
conocid al monarca tartésico con quien mantuvo mas que beneficiosos
negocios. Regreso a la isla esporada con tal estiba de riquezas que ofrecié
como presente al templo local de Hera una valiosa cratera argolica y la
suma de seis talentos. Con posterioridad a esta expedicion, Sostrato de
Egina se convirti6 en el paradigma de comerciante griego de éxito, hasta
el punto de que para muchos fue el individuo capaz de acumular las mas
desproporcionadas ganancias gracias a las relaciones comerciales estable-



108 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

cidas con el Tartessos de Argantonio. Tampoco se qued¢ atras el tirano de
Sicion, el cual ofrecié en la XXXIII Olimpiada un trofeo de bronce de mas
de 13.000 kilos de metal tartésico al vencedor de la carrera de carros, todo
un portento de mecenazgo y derroche deportivo.

Lashiperbolicasriquezas con las quelas cronicas helenas vincularon al rey
Argantonio tuvieron su origen en los yacimientos minerales de un territo-
rio que inici6 la Edad de los Metales con las reservas repletas. El hombre de
plata gobernaba un territorio atravesado por la Faja Piritica Ibérica, donde
se acumulaba la mayor concentraciéon de sulfuros masivos polimetalicos en
forma de pirita, calcopirita, blenda, galena y casiterita hasta conformar el
lugar con mayor cantidad de reservas de cobre, hierro, plata, oro y estafio de
todo el mundo conocido. A lo largo de Sierra Morena, se sucedian una serie
de minas que conocieron extracciones sistematicas desde el 3.000 a.C. En
época tartésica se encontraba en pleno auge la ciudad metalifera de Tejada
la Vieja. Se explotaban con alto rendimiento excavaciones mineras como
las de Aznalcéllar, las de Cala y Zufre, las emblematicas de Tharsis y Rio-
tinto, las del Cerro del Hierro, Fregenal de la Sierra, Jerez de los Caballeros,
Almadén, Belalcazar, Fuenteovejuna, Cerro Muriano o las mas apartadas
de la Aliseda, Malpartida de Caceres, Montanchez, Serradilla, Pedroso de
Acim, San Cristobal de Logrosan o Castulo, donde Anibal, tras desposarse
con Himilce, hija del rey local Mucro, recibié como dote la propiedad y
explotacion de la mina de Palazuelos, a dos leguas de la actual Linares. En
el Tartessos de Argantonio se controlaba tanto el proceso de extraccion, co-
mo el metaltrgico de fusion y copelacion. Asi lo demuestran los hallazgos
encontrados en centros mineros como Riotinto o de transformacion, como
Tejada. Los productos eran transportados sirviéndose de los cauces de los
rios y vias de comunicacién como la de la Plata, cuya toponimia no resulta
en absoluto baladi. Confluian en los paleoestuarios del Tinto, el Odiel, el
Guadalquivir y el Guadalete. Desde alli eran embarcados para atravesar el
Estrecho o eran conducidos a través de la antigua via de la Trocha hasta la
bahia de Algeciras, desde donde eran estibados a puertos orientales.

El comercio de los metales dio forma a una sociedad con un halo de
desmedida opulencia, que ha llegado a simbolizar la edad mitica de un
pueblo cuyas raices de oro y plata han trascendido los antropénimos y los
topénimos al uso. Las riquezas de Tartessos se han asociado a las de sus
tesoros, tan reales como su mitificacion a lo largo del tiempo. Las piezas
de Baiao, Ebora, la Aliseda o el Carambolo han inspirado ensuefios y re-
latos, en una suerte de realismo magico que ha asociado los territorios del



Mitos del fin de un mundo | 109

suroeste con un recreado, perdido e irrecuperable El Dorado a poniente del
estrecho de Gibraltar, a vista de Agata ojo de gato.

Con Tartessos parece que la leyenda le sigue ganando la partida a la his-
toria. Poco sabemos del lugar donde Argantonio establecio la capitalidad
de un territorio lleno de espacios en blanco. Suponemos que habité en una
urbe donde la acrépolis y las murallas defendian el puerto y el emporium
o mercado; sabemos que habia algunos nucleos urbanos con nombres
que hoy apenas nos sugieren nada: Calate, cercana al Estrecho, Elibriga,
Mainobosa, Molibdana o Ligustine. Se han encontrado restos tartésicos en
yacimientos que necesitan profundos estudios como las Mesas de Asta, los
Castillejos de Alcorrin, el Berrueco, el Cerro de las Madres, el del Ringo,
el Monte de la Torre o la Silla del Papa. Otros, como los de Cancho Roano
o el Turufiuelo estan aportando una informacion que parece prolegémeno
de lo que esta por venir.

Poco sabemos de la lengua tartésica, una escritura paleohispanica atin
sin descifrar con estructura de semisilabario, la mas antigua de las existen-
tes en la peninsula y cuyas lagunas investigadoras dejan abiertas hipdtesis
como su conexion con la pintura esquematica de los abrigos neoliticos de
la zona.

Poco sabemos de la stibita desaparicion de una cultura tan rica y comple-
ja. Tras la muerte de Argantonio, el velo de la sombra y el olvido cay6 sobre
Tartessos. Su sociedad es hoy un enigma; sus ciudades son hoy un enigma;
su lengua es hoy un enigma; su decadencia también; su consumacién, un
interrogante que adquiere ecos legendarios y tintes platonicos de atlantidas
perdidas. El nombre del rey transcrito en ostracas es una palabra sugeri-
dora de tépicos tan relucientes como la plata, aunque manoseados con la
negligencia de las incégnitas y los enigmas sin resolver.






Mitos del fin de un mundo | 111

LA ATLANTIDA: UN MITO DESBORDADO

ay mitos que trascienden su propia condicién, que sobrepasan las

lindes de lo legendario y superan las pautas de la ficciéon. Afloran tras
mareas vivas de viejas historias, tras bajamares de nuevas pesquisas que
mantienen el limo de la incognita por los siglos de los siglos. La Atlantida
es uno de ellos. En €l se mezclan la utopia, la antropogonia, la memoria
de las edades y una mitologia que se adapta a los espacios extremos como
patron de escalas imposibles y etapas sin destino.

Todo empez6 con Platon. Escrito con posterioridad al 360 a.C., Critias
fue uno de sus ultimos didlogos. De redaccién inconclusa, en él describié
una quimérica potencia militar islefia ubicada mas alla de las columnas de
Heracles nueve mil afos antes. El tal Critias era un discipulo de Socrates, el
cual refirié una historia de la Atlantida que a su vez habia oido de su abuelo
y este a su vez de Soldn, a quien se la contaron sacerdotes egipcios de Sais.
Con este viejo recurso de la tradicion oral, el relato se mueve en los confu-
sos pagos donde la verosimilitud es cortejada por una intencionalidad de
lo mas ficcional.

Platon se refiere a la Atlantida como una aguerrida, poderosa y rica
sociedad que domind el suroeste de la peninsula y el noroeste de Africa.
Un supuesto enfrentamiento armado entre esta potencia occidental y una
pujante Atenas coincidié con una desmesurada catastrofe geoldgica, que en
una apocaliptica jornada aniquil6 la isla donde se asentaba su civilizacion
y la borré de inexistentes mapas. El mar se tornd innavegable a causa de
taimados bajios y una capa de olvido cayo sobre esta cultura con la ajustada
urdimbre de los velos mas opacos, que el tiempo deshace en hilvanes que
muestran disyuntos desvelamientos.

La leyenda la situd el filésofo fundador de la Academia en los tiempos
miticos del derrocamiento de Cronos a manos de Zeus tras la Titanoma-



112 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

quia, que tuvo lugar en los bosques tartésicos. Este conflicto provoco la
liquidacién de una cosmogonia primigenia y el inicio de unos nuevos tiem-
pos en los que la relajacion de la tutela divina hizo precisa la articulacion
de nuevos estados donde la justicia debia adecuarse a parametros morales.
Platén se sirvio de los mitos para relatar la historia de una civilizaciéon
occidental y extrema; fastuosa y rica; mercantil y ganadera; maritima y
montaraz.

En una isla apartada de los confines del mar de poniente, al otro lado de
las puertas del inmenso océano, Poseidon perdi6 la cabeza por la joven y
nubil Clito, autéctona de la Atlantida. Vivia con sus padres en un familiar
otero hasta el momento en que el todopoderoso dios de los mares se prendd
de ella. Su casamiento fue desposorio y presidio, ya que el celoso esposo
excavo tres canales concéntricos que envolvieron la colina central y sirvie-
ron para reforzar el aislamiento de la atractiva esposa en tiempos en que la
inexistencia de navegacién habia convertido su morada en inexpugnable
fortaleza y prision. Alli fue concebida la estirpe de los Atlantes de forma
numerosa y dual. Hasta cinco parejas de gemelos dio a luz Clito, tronco de
un arbol genealdgico cuyas ramas brotaron de par en par. En su descenden-
cia abundaron nombres relacionados con las tierras de poniente: Atlas fue
el primogénito y coetdneo de su hermano Gadiro, también conocido como
Etimelos; Autoctono mostré un antropénimo prefiado de sugerentes enrai-
zamientos. Todos reinaron sobre la Atlantida, un estado prdspero y potente
que Platon describié con el detallismo de los intereses menos encubiertos.

El filésofo no escatimé en hipérboles: la isla desde donde se gesté un
entramado de relaciones que se extendieron hasta Etruria y Egipto era un
compendio de riqueza y fertilidad donde abundaban minerales como el
oro o el oricalco; tupidos bosques de donde se extraia la madera para la
construccion de barcos; rios, planicies y lagunas habitadas por una fauna
donde abundaban rebanos de bovidos y elefantes; tierras ubérrimas donde
crecian los mas variados frutales. El Edén de occidente estaba dominado
por una ciudad cuya acropolis se alzaba sobre el escarpe matriz. Alli se
ubicaba el templo de Clito y Poseidon, donde fue engendrado el linaje
real, y el santuario del dios marino protector de la ciudad, cuyo exterior
estaba recubierto de oro y plata. Su interior, tapizado de oricalco y mar-
fil, custodiaba una colosal estatua de la divinidad benefactora rodeada
de seis caballos alados y un centenar de nereidas que cabalgaban sobre
delfines en un derroche de grandilocuente escenografia mitica. Cada uno
de los primitivos canales concéntricos estaba debidamente fortificado con



Mitos del fin de un mundo | 113

murallas revestidas de hierro, casiterita y oricalco en una escala gradual
sin precedentes. Un bosque sagrado dedicado al omnipresente patrdn,
templos, jardines, gimnasios, fuentes de agua fria y caliente, hipédromos,
estancias para la guardia y astilleros poblaban los recovecos entre unos
circulares canales que iban a dar al mar que no era el morir. La ciudad se
expandia sobre una gran llanura protegida de los vientos septentrionales
por un circo de montanas que alimentaban lagos, rios, arroyos y regatos
donde una eclosion de vida enriquecia campos y haciendas. Fue necesario
crear un potente ejército compuesto por mas de diez mil carros y hasta mil
doscientas naves. La sociedad atlante, temerosa de los dioses y de estricta
moral, fue relajando sus habitos y un comportamiento laxo fue royendo sus
entrafnas hasta que Zeus, irritado, mostro6 su enfado hacia una civilizacion
que fue destruida con la celeridad de la cdlera divina.

El relato de Platon ha despertado interpretaciones de lo mas dispares en
historiadores clasicos, gedgrafos canonicos, académicos de otros tiempos,
novelistas visionarios, musas del teosofismo, televisivos oceanografos, po-
lemistas ilustres y hasta arquedlogos nazis. Consecuencia de tantos infruc-
tuosos cortejos, se han lanzado conjeturas que han localizado la Atlantida
en el Mediterraneo Oriental, en el norte escandinavo o en los confines de
América, aunque numerosas hipdtesis han insistido en que la isla platénica
fue algo mas que una idea situada en la embocadura occidental del estrecho
de Gibraltar.

A lo largo de los siglos se ha tejido una marafa de urdimbres que ha
desbordado al mito con afanes como los impulsos innatos por emprender
viajes, alcanzar metas de ocultos destinos, dibujar inexpugnables marcos
geograficos, plantear teluricas quimeras, regresar a estadios iniciales, reme-
morar apocalipsis paganas o cultivar la querencia por una geometria magi-
ca marcada por circulos concéntricos y laberintos sin salida. La Atlantida
se ha asociado a delirios emparentados con la busqueda de una felicidad
cuya inasible turgencia se ha relacionado con espacios alejados y la incor-
poreidad propia de la mas inveterada de las invenciones. Se ha vinculado
con otros paraisos perdidos conformadores de una sarta de alegorias cuyas
cuentas han tomado la forma del occidental Jardin de las Hespérides, el
viaje de retorno a Itaca, la legendaria desubicacion de Shangri-la, el Vello-
cino de Oro, la Tierra Prometida, el Edén o la atlantica isla de San Brandan,
cuya multiplicidad de versiones solo es cotejable a las plurales propuestas
de ubicacion de un mito que tiene evidentes paralelismos con el territorio
originario de los atlantes.



114 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

2

La Atlantida, un mito desbordado

Ubicada por Platén a poniente de las columnas de Heracles, la locali-
zacion de la Atlantida en las inmediaciones del estrecho de Gibraltar ha
sido repetidamente reivindicada. Garcia y Bellido la ha relacionado con
las marismas del Guadalquivir, mientras que Sanchez Dragd destac el
valor autéctono de atlantes como Gadiro, de topénimo griego Eumelos,
el propietario de hermosos ganados emparentados con los de Geridn.
Suenan muy familiares la riqueza metalifera de la isla, sus manantiales o
las peregrinaciones realizadas al templo de Poseiddn, antecesoras de otras



Mitos del fin de un mundo | 115

aun vigentes en territorios igualmente marismefios, hasta donde puede que
desembarcaran los habitantes de la mitica isla tras el desastre geolégico
que motivo su desaparicion. Con esta emigracion hay quien ha querido
ver el origen “atlantico” de Tartessos, que acab6 provocando un hipotético
mestizaje cultural donde tuvieron cabida recursos de lo mds variados y
heterodoxos, incestos incluidos. Junto a estas conjeturas, la opinién mas
extendida en tiempos de relativismos racionalistas es la de que Platén tuvo
unos intereses de lo mds pragmaticos cuando narré el mito. El maestro de
Aristételes utilizo su relato como fabula para denunciar las consecuencias
a las que podia conducir la corrupcién moral y social de una comunidad.
Probablemente inspirado por relatos histdricos de tinte apocaliptico que
narraban la desaparicion de la cultura minoica tras las violentas erupciones
de volcanes que hoy son de manual, el filésofo griego recre6 un mito laten-
te en el imaginario heleno como argumento donde apoyar sus reflexiones
morales y politicas. Utilizo la leyenda de la Atlantida para especular acerca
de su consideracion de sociedad perfecta en el contexto utépico de ideali-
zacion de un pasado aureo, hasta que acab6 adquiriendo la consideracion
de ficcion filosdfica.

He aqui un nuevo caso de configuracion del mito desde la omnipresente
y todopoderosa perspectiva griega. La maxima autoridad de Platon recreo
una leyenda desde la 6ptica de superioridad intelectual de la sociedad he-
lena: los dioses de su pantedn decidieron castigar a toda una civilizacién
occidental, ubérrima y poderosa, porque no cumplia con los adecuados
preceptos morales que la doxa oriental consideraba oportunos.

Con la Atlantida, el mitema del castigo divino tras los excesos humanos
ha sufrido un recrecimiento tal que ha borrado las confusas lindes entre
la ficcién y lo real. Puede que nos encontremos ante una de las leyendas
mas fructiferas de la historia, pero también puede que suceda como en
las costas de Dwarka, donde el mar ardbigo cubri6 durante siglos la anti-
gua capital del reino de Anarta, cuya construccion atribuyé a Krishna el
Mahabharata, uno de los relatos épicos en sanscrito de los Itihasa. El Ins-
tituto Nacional de Tecnologia Ocednica Hindu ha obrado recientemente el
pragmatico milagro y ha localizado sus restos. Los estudios arqueologicos
han descorrido los espesos velos de la leyenda. El mar del Estrecho, que ha
albergado y cubierto tantas, merece un estudio riguroso, la mas eficaz via
para desmitificar mitos ampliamente desbordados.






Mitos del fin de un mundo | 117

POSEIDON, EL DIOS QUE PERDIO LA TIERRA

Poseidén es un mito poliédrico, complejo, sincrético, con una larga
trayectoria iniciada en metaliferas edades hasta alcanzar olimpos que
modelaron sobre su ancho torso, sus ensortijadas barbas y su virulento
caracter un interesado y no bien avenido proceso de aculturacion por parte
de Grecia.

En tablillas de barro se han conservado unas inscripciones en lineal B
que muestran el culto a esta divinidad en la region Micénica desde finales
de la Edad del Bronce. En la orilla norte de Creta, junto al reconstruido
palacio de Cnosos, unas marcas sildbicas han revelado el culto a un dios
cuya etimologia atestigua sus intrincados origenes. Posis entronca con la
raiz de “sefior” y la ultima silaba lo relaciona con “tierra” Estas referencias
muestran la advocacion originaria de una figura que tuvo en el elemento
terrestre su primera razon de ser. Como llego su culto hasta las costas cre-
tenses es una de las interrogantes que su figura plantea, aunque resulta un
lugar comun considerar que su figura es de las mas antiguas del panteén
mediterraneo.

Como divinidad ctonica, originariamente se asociaba a la fuerza telarica
de dos animales: el toro y el caballo. Verdadero despotes hippon, poseia el
vigor, la firmeza y la fértil virilidad de los cuadripedos que fueron vene-
rados en su honor y en su nombre. Era una deidad terrestre, ademas de
su principal turbador, capaz de provocar temibles terremotos con el sordo
retumbar de sus poderosas pezunas. En sus sacrificios se inmolaban toros,
similares a los representados pintados al fresco en la planta superior del
muro oriental del edificio de Cnosos, en paneles de estuco que representan
con azules cretenses vistosas escenas de taurocatapsia o acrobacias. Toros
como el del mitico laberinto habitado por Minotauro, cuya existencia de-
bié mucho a Poseidén, quien hizo traer un hermoso astado blanco ante el



118 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

monarca Minos con el objeto de ser sacrificado en su nombre. Tras negarse
a hacerlo, el dios hizo despertar en Pasifae, esposa del rey, una irreprimi-
ble atraccidn hacia el animal que concluy6 con el nacimiento del temible
monstruo, origen de otras leyendas minoicas.

Los tiempos en que los pueblos helenos se dedicaron exclusivamente
al cultivo de la tierra fueron cambiando por otros en los que tuvieron
que surcar los inseguros mares; para ello debieron vencer miedos atavi-
cos. Con este objeto, la nueva talasocracia griega reconvirtié la antigua
advocacion terrestre en otra con jurisdicciones marinas ante quien enco-
mendarse frente a arriesgadas navegaciones. Nadie mejor que Poseidon,
un dios foraneo pero con caracter; meteco pero decidido y se inicié un
proceso de apropiacion cultural de su figura digno del mejor manual de
adaptacion a los nuevos tiempos. Sin sutileza alguna, pasé a formar parte
del pantedn heleno como nieto de Urano y Gea e hijo de Crono y Rea,
quien tuvo que padecer la obsesion infanticida de su conyuge. Hermano
de Zeus, Hera, Hades, Hestia y Deméter, participd en la coalicion fra-
ternal contra los dioses de las generaciones anteriores: el bando de los
Titanes, formado por los hijos de Urano. Ayudados por los Hecaténqui-
ros y los Ciclopes, los vastagos de Crono libraron la Titanomaquia en los
legendarios bosques tartésicos, al otro lado de las columnas que cerraban
por el oeste un mar que ya por entonces comenzaba a ser surcado. Tras
conseguir la victoria, Zeus se erigi6 en lider de la nueva generacion de
dioses y tom¢é dos decisiones: encerrar a los perdedores en el vecino y
occidental Tartaro, cuyos infranqueables muros de bronce habian sido
erigidos por Poseidon y realizar un reparto del poder divino sobre la
tierra. Segun las créonicas de Homero, Zeus se reservo el dominio de los
cielos, con su oportuno valor supervisor; asign6 para Hades la morada de
los difuntos y para Poseidon la soberania sobre unos mares tan necesarios
para la expansion griega.

Tras producirse esta distribucion de roles, se tuvieron que adaptar los
atributos y simbolos con los que se habia construido la imagen icénica de
Poseidon. Asociado a caballos de origen terrestre, no perdié en absoluto la
relacién con ellos, aunque tuvieron que acomodarse al nuevo medio: sus
crines fueron mudadas por blancas coronas de espuma y sus extremidades
se adecuaron al medio acuatico en forma de hibridas colas e imposibles
herraduras de mar.

Este cambio de advocacion no debié de ser bien asumido por el dios en
un ejercicio de rebeldia del personaje por parte de manipuladores autores



Mitos del fin de un mundo | 119

entre bambalinas miticas. No debi6 de aceptar de buen grado el cambio de
papeles y, como nuevo duefio de los abiertos e inquietantes espacios mari-
nos, nunca dejé de reivindicar sus antiguos dominios terrestres. Mantuvo
a los caballos como iconos referenciales, le complacia el sacrificio de toros
cuando se botaban nuevas embarcaciones y, perseverante, se postulé como
dios protector de ciudades griegas. Para ello, entré en competencia con
otras divinidades helenas y siempre vio malogrado su envite: frente a Zeus,
perdié Argos y Egina; frente a Helio, Corinto; frente a Dionisos, Naxos;
frente a Apolo, Delfos. La mas lacerante manifestacion de fracaso fue su
tentativa por ganarse el patronazgo de la polis por excelencia: Atenas. En
presencia del monarca Cécrope, el dios hincd su tridente en tierra atenien-
se, donde broto un lago, pero de agua salada, acorde con su advocacion. Su
competidora, Atenea, ofrecid a la ciudad un olivo, con lo que gané su favor.
El resentimiento de la deidad marina se encrespd: inund6 buena parte
del Atica, se enfrent6 a su capital y ejecutd a Erecteo, sucesor de Cécrope.
Quizas por eso: mas por temor que por devocidn sincera, en la ciudad tuvo
relevancia el culto al colérico dios.

Como primitiva divinidad terrestre, Poseidéon mantuvo un aura de atra-
yente virilidad que lo convirti6 en una promiscua figura del panteén olim-
pico. Esposo de Anfitride, que huyo de él tras haberla raptado, su historial
de relaciones alcanz¢ cifras tan hiperbdlicas como desmesuradas. Casi un
centenar de figuras femeninas compartieron forzados abusos o voluntarias
coyundas. Acompaiantes que variaron desde la todopoderosa Gea, la sen-
sual Afrodita o mitos cercanos al Estrecho como Calirroe, Clito o Medusa.
Con tal cantidad de amantes, su prole resulté de lo mas numerosa, pero en
ella abundaron seres monstruosos, deformes, que subrayaron su caracter
de perdedor. El dios fertilizante y germinador concibié una sarta desmem-
brada de repulsivos descendientes.

Aunque era capaz de favorecer las singladuras favorables, su ira llegd
a convertirse en proverbial, tan desmesurada como los miedos que ate-
nazaban a todos aquellos que debian cruzar una superficie tan cambiante
como insegura. Se convirti6 en brazo ejecutor de la colera de otros dioses,
como Zeus, que le encargé un gran diluvio universal en el que solo podian
salvarse los mds nobles seres humanos. Acabaron siendo Deucalién y Pirra,
en una enésima variante de apocalipticos génesis.

Fue sefior de una tierra y luego de un mar que tuvieron algo de ajenos,
donde voluntades superiores se servian de su estado de dnimo y siempre
planeé sobre su rostro encrespado, su cabello ondulante y su mirada



120 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

marmorea el recuerdo del unico territorio que llegd a ser suyo, donde
gestd una civilizacion y donde se le veneraba como dios omnipotente: la
Atlantida.

Al otro lado de las columnas que cerraban por poniente el Medite-
rraneo se encontraba un territorio mitico descrito por Platon con la
minuciosidad de las inconfesables excusas. Una isla vasta y ubérrima,
donde abundaban frutales, elefantes, metales, toros y espigas; un Edén
virginal ubicado en tierras del oeste fue el espacio donde Poseidén, al
principio de los tiempos, ejercié como verdadero esposo, amo y sefior de
un terreno que simbolizé la suma de cualidades de los miticos espacios
de legendarias edades doradas. Alli se desposd con Clito; alli engendro
a cinco parejas de herederos que honraron su nombre con el valor de las
primeras estirpes sagradas; alli fue considerado como divinidad antigua,
previa a posteriores olimpos y sincréticos cultos; alli se erigié un templo
a él dedicado cubierto de oro y plata, marfil y oricalco; alli se sacrificaron
astados en su nombre, reducidos con garrotes y cuerdas en un ensayo
de precoz tauromaquia; alli se instaurd una cultura mitica y primigenia
antes de que se organizaran expediciones maritimas en busca de lo que
no tenian, que bien pudieron arribar hasta las costas de Creta, donde en
las paredes de sus reconstruidos palacios se conservan frescos de culto
al toro que podrian tener su origen en atlanticos pagos y podrian haber
llegado al este gracias a emigraciones miticas procedentes de las costas
suroccidentales; alli se gestd un poderoso ejército que intimidé a lejanas
miradas; alli evolucioné una sociedad que olvidé sus origenes, agosto sus
preceptos morales y cayd en un proceso disoluto segun la perspectiva
platdnica; alli se produjo la mas dantesca intervencion de la célera divina
y alli cubrié el olvido los marcados perfiles de la leyenda.

Cuando Zeus decidi6 castigar la degeneracion ética y social de los at-
lantes, lo hizo con un cataclismo que duré solamente un dia y una noche.
Un devastador terremoto asol6 la isla y un maremoto sin medida la cubrié
por los siglos de los siglos. Todo lo hizo el dios supremo sin contar con
su hermano, la divinidad a quien le habia encargado el dominio del mar
y aquel que con su ira avivaba los temblores terrestres. Poseidon pudo
experimentar cdmo el territorio del que se sentia esposo y duefio acabd
siendo arrasado sin contar con él y con la utilizacion de sus propias armas.
La desaparicion de la Atlantida fue confirmacion suprema de su fracaso, el
del sefior de la tierra que perdio la suya sin remision ni indulgencia alguna.
Quizas por ello nunca quiso abandonar sus caballos para cabalgar sobre



Mitos del fin de un mundo | 121

praderas imposibles de agua y sal, de honduras invisibles y superficies
cambiantes donde mostraba una ira provocada por la mas aniquiladora de
las pérdidas: la de los origenes y la de los propios nombres.

Poseiddn, el dios que perdi6 la tierra






Mitos del fin de un mundo | 123

LOS FENICIOS, SENORES DEL MAR

a geografia es algo mas que un marco espacial. El extremo oriental del

Mediterraneo, desde la desembocadura del rio Orontes hasta el Monte
Carmelo, esta formado por un estrecho espacio donde se alza la cordillera
del Libano en paralelo a la costa. Una sucesion de promontorios calizos ac-
tua como barrera natural entre la orilla y el valle de la Beca. Desde la ribera
se alza una sucesion de altas montafias donde no es facil cultivar cereales,
pero donde todavia crecen venerables ejemplares de cedros que matizan
de verde oscuro los blanquecinos escarpes de roca. La zona costera esta
formada por un angosto corredor donde se asentaron altivas ciudades al
amparo de seguras ensenadas y profundos fondeaderos. El mar se convirtié
en la mejor via de escape de unas comunidades aprisionadas por nudos
de roca donde las conmociones sociales tenian la recurrencia de los ciclos
constantes.

Los fenicios, sefores del mar

Tras las convulsiones provocadas por las invasiones dorias y los escarceos
de los Pueblos del Mar, los habitantes costeros fueron capaces de relevar



124 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

a la talasocracia creto-micénica. Los primeros cananeos se agruparon en
ciudades a lo largo de un litoral abierto, rectilineo: Tiro, Acre, Siddn, Bi-
blos, Arados o Ugarit se erigieron en posiciones que miraban siempre hacia
poniente, hacia una inmensa superficie que hicieron suya. Con madera de
sus bosques construyeron embarcaciones y se atrevieron a surcar la via
expedita que tenian delante, hasta que se fue gestando una cultura de polis
independientes donde habitaron los fenicios, los phoinike rojizos, el color
de la parpura con la que tanto comerciaron por un mar que era conocido
como Mar Tirio antes de que fuera nominado como Mare Nostrum; un mar
que surcaban con la ayuda de la Estrella Fenicia, el nombre primitivo de la
Estrella Polar.

A partir del 1.200 a.C. comenzaron las expediciones de marinos orien-
tales que vieron en el comercio su mas adecuado medio de subsistencia y
se sucedieron los desplazamientos hacia ponientes cada vez mas apartados.

Las pedregosas crestas de sus familiares cordilleras no custodiaban reser-
vas metaliferas: ni oro, ni plata, ni cobre, ni estafio se podia extraer de un
suelo hurafo y esquivo. Quizas por ello, los fenicios se vieron obligados a
comerciar con productos artesanos realizados con las escasas materias pri-
mas de las que disponian. Se hicieron expertos en la elaboracién de pasta
vitrea. Con técnicas egipcias elaboraban recipientes para guardar perfumesy
cuentas con las que ensartar collares; se hicieron maestros en soplar el vidrio
con el que hacian frascos, cuencos y objetos de adorno; pintaban huevos
de avestruz y se hicieron expertos en desarrollar técnicas para conservar el
pescado atrapado en sus redes. En los islotes, playas, radas, refugios y arena-
les costeros era habitual aprovisionarse de Bolinus Brandaris: el murex, un
molusco de concha dura del que se extraia el mucus, producto con el que
fabricaban el valorado tinte que dio nombre a toda una cultura. Con él se
tefiian telas de algodon egipcio y lana asiatica y se pigmentaban los tejidos
de un color purpura que acabé convirtiéndose en signo de la mas exquisita
de las distinciones y en origen del mas pingiie de los beneficios. De los pes-
tilentes depositos de conchas y de las hediondas cubetas de tintura se extraia
el mas valioso producto con el que se comerciaba en unas expediciones que
enriquecieron las ciudades portuarias y establecieron una compleja red de
relaciones entre las costas mediterraneas. Se tejié una densa interaccion entre
el oriente y el occidente de un mar que empezd a verse como un enrevesado
panel de operaciones tras el primer proceso colonizador de la historia.

Con los barcos construidos en las carpinterias de ribera de Tiro, Biblos,
Sidon o Acre, los fenicios emprendieron travesias con las bodegas llenas de



Mitos del fin de un mundo | 125

articulos locales con los que comerciaban en los puntos costeros a los que
arribaban. Solian utilizar el trueque con productos propios de los lugares en
los que hacian escalas. Los preferidos eran los minerales metalicos —cobre
y estafio sobre todo- y los metales preciosos. Por esta razén tuvieron como
objetivo el extremo occidental del mar, donde se sabia de la existencia de
legendarias reservas de oro y plata que dieron sentido a las expediciones
hasta un Estrecho que pronto adquiri6 el caracter mitico de unas puertas
custodiadas y dedicadas a trascendentes divinidades. El uso de estos me-
tales impulsd el de las monedas, con las que se sentaron las bases de unas
relaciones comerciales mas complejas y sofisticadas.

Los periplos rara vez seguian una singladura mar adentro. Se preferia
el cabotaje, que, ademds de disminuir riesgos, aumentaba la posibilidad
de atraque en diferentes espacios que acabaron siendo colonizados por las
flotas que cada una de las ciudades costeras alentaba: Cartago fue fundada
por Tiro en un intento de calculada expansion hacia Occidente, en direc-
cion al mitico Estrecho, en cuyo entorno se alzaron asentamientos como
Gadir, Tingis, Mogador, Lixus, Sexi, Malaca o Abdera. Esta politica expan-
siva provoco una indisimulada rivalidad con la talasocracia griega, como
lo muestran el apoyo fenicio a los persas durante las Guerras Médicas, la
batalla de Alalia o la inmisericorde revancha de Alejandro Magno en el si-
tio y destruccion de Tiro. Fueron precisamente los griegos, tras apropiarse
de su alfabeto, los que impulsaron el desafecto hacia los fenicios, a los que
adjetivaban con un derroche de cualidades negativas. Desaprobaban su
desmedido afan por acumular riquezas, su obsesivo interés por el trabajo,
su desapego por las costumbres cldsicas y hasta su torpe alifio indumenta-
rio. Denostaban sus malolientes ciudades, la mediocridad de sus productos
artesanos y el desdén por rodearse de bienes muebles y artisticos propios
de un estatus de nuevos ricos.

Los fenicios convirtieron el mar en su aliado, su medio de expansion
y su vehiculo de subsistencia. Con los robustos cedros de sus montafas
construyeron embarcaciones de lo mds dotadas para la navegacion y el
comercio. Su prototipo de barco fue el gaulds, al que los helenos se refi-
rieron despectivamente como bafieras. En unos relieves asirios del palacio
de Ninive se representa la escena de la huida del rey Luli de Tiro. En ella
se figuran unas naves cuyo aspecto redondo y panzudo les otorgaba gran
estabilidad y capacidad de transporte. Tenian un mastil y una vela ancha
y cuadrada que al recogerse con los cabos dibujaba un perfil triangular de
piramide invertida. La popa era redondeada, al igual que la proa, rematada



126 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

con una cabeza de caballo. La forma de la quilla y las filas de remeros per-
mitian el cabotaje pero también la navegacién mar adentro. En el extremo
de la proa se pintaban dos grandes ojos no muy distintos a los de Medusa
para que pudieran guiar a la nave en las procelosas sendas marinas y espan-
tar a posibles enemigos. Las embarcaciones recuerdan a los rojizos navios
del abrigo rupestre de la Laja Alta, pintados en uno de los verticales tajos
del Parque Natural de los Alcornocales desde donde se pudieron divisar
las primeras expediciones orientales en busca de un Estrecho codiciado y
perseguido con la fuerza de las obsesiones no escritas.

El pantedn punico estaba directamente relacionado con los pilares en los
que se fundamentaba su cultura. Poseia una triada de dioses principales:
Baal, la divinidad solar; Astarté, la diosa de la fecundidad y Melkart, el héroe
luchador, aunque luego cada urbe poseia sus deidades protectoras preferidas
alas que nombraban con marcada polionomasia: Baal-El o Astarté-Tanit. La
independencia de cada ciudad se correspondia con la vision que cada una
de ellas tenia de su relacion con la divinidad. En el sur peninsular, Melkart
recibia culto en Gadir, Onoba, Malaca y Calpe; Astarté en Castulo, Galera,
Gadir y Malaca; Baal en Malaca; Adonis en Hispalis y Castulo.

Desde las iniciales expediciones, los marineros fenicios erigieron en
todo el territorio del suroeste peninsular una serie de santuarios con una
funcién inicialmente votiva y oferente. Este es el sentido de los primeros
que se instalaron en las cuevas orientales del Pefion, justo donde se iniciaba
el transito hacia la zona mas peligrosa del canal. Desde ahi, los espacios
religiosos se fueron multiplicando desde Onoba a Sancti Petri pasando por
Castulo, El Carambolo, Carmona, Montemolin, Coria del Rio, Monteal-
gaida y Torreparedones. Estos recintos fueron perdiendo la funcién mitica
de lugares sagrados donde encomendarse a los dioses y adquirieron un
rol mucho mas funcional. Conforme se fue consolidando la labor comer-
cial fenicia, el significado del templo se asoci6 a intenciones mucho mads
pragmaticas, como los intercambios y los negocios con aquellos metales
que los hicieron desplazarse hasta remotas lindes occidentales. Se llegé a
considerar que la presencia divina garantizaba las operaciones y que te-
nia un papel aglutinante en las transacciones. Los espacios sagrados eran
considerados como Karum o mercado, donde se controlaba el trafico de
los minerales; alli eran los sacerdotes quienes tenian el monopolio de su
exportacion. Ademas, estos santuarios cumplian el rol de nexos entre el
poder metropolitano de las ciudades fenicias orientales y las nuevas funda-
ciones de poniente.



Mitos del fin de un mundo | 127

En los rituales fenicios se ha documentado la rotura de vasos contra
el suelo, el sacrificio de animales, las comidas y libaciones sagradas, las
purificaciones con agua, la utilizacién del incienso, el uso de exvotos y
carros votivos para trasladar a las imagenes, la cremacion de cadaveres, los
banquetes finebres y otros mucho mas controvertidos, como los sacrificios
humanos, los realizados con nifios y la prostitucién sagrada, documentada
en Gadir y Castulo, donde numerosas hierédulas o jovenes nubiles eran
consideradas diligentes servidoras de Astarté.

Mito y realidad; trascendencia y comercio; alfabeto y transacciones;
templos, oraciones, exvotos, mercados, inmolaciones, sacra prostitucion.
Palimpsesto de una cultura a la que la geografia obligé a salir de su estrecho
y cefiido territorio para iniciar la colonizacién de un mar ancho y ajeno
conocido con el nombre propio de una de sus ciudades.






Mitos del fin de un mundo | 129

EL OLIMPO FENICIO

Los mitos cananeos estan determinados por la autosuficiente heteroge-
neidad de sus ciudades-estado, que conformaron el punto de partida
de la expansion fenicia por el Mediterraneo a partir del siglo IX a.C. Cada
una de estas urbes independientes poseia un particular olimpo compuesto
por triadas de divinidades que cambiaban segtin coordenadas de latitud y
devociones diversas que velaron, confundieron y superpusieron rasgos de
figuras anteriores en un marcado ritual de confusiones donde el sincretis-
mo supuso el mas transcultural de los mestizajes. Todo ello enriquece el
sentido de los mitos, aunque dificulte la aproximacién a un paisaje poblado
de figuras polimorfas y perfiles cambiantes.

En la antigua Ugarit, junto a la actual costa siria, se rendia culto a Baal,
divinidad principal de los fenicios desde mediados del segundo milenio
a.C. De encumbrada genealogia, era el hijo mas relevante del mesopotami-
co El, que en todo el levante mediterraneo era considerado como divinidad
suprema, dios de dioses, padre de la especie humana y de todas las criatu-
ras del universo. En el heterogéneo, dispar e hibrido olimpo cananeo, la
deidad primigenia no se relacionaba con una montafa sagrada, sino con
otro accidente geografico: el estrecho de Gibraltar, que era conocido en los
primeros estadios miticos como puertas de El, ya que se emparentaba con
el lugar donde se ponia el sol mas alla de los confines del mar conocido. Los
griegos acabaron asimildndolo con Cronos, quien, tras la Titanomaquia,
fue confinado en estos mismos territorios del oeste.

Al igual que su progenitor, Baal se relacionaba con el sol y en el subcons-
ciente de muchos tirios, sidonios y cartaginenses, las expediciones hasta
occidente tenian una lectura religiosa, un viaje en busca de su puesta, cami-
no del mas etimoldgico de los ocasos. Asociado a la masculinidad, la fuer-
za, la inteligencia y el coraje, el lider del pantedn cananeo se representaba



130 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

con atributos solares, con forma de joven guerrero e incluso con la mitica
y divinizada figura del toro. Etimol6gicamente significaba “duefo”, “amo,
“senor” e incluso “maestro” o “esposo”. Su posicién dominante en el olimpo
fenicio estd corroborada por su relacion con dos elevaciones de las que
tanto abundan en la cordillera que separaba las costas cananeas del inte-
rior: el monte Saphon, donde tenia su morada, y el monte Carmelo, donde
Elias vencio a sus profetas, segtin los canoénicos textos biblicos. El principal
defensor del orden cdsmico punico tuvo un especial predicamento en la
mayoria de sus ciudades-estado, aunque su figura y su nombre se fueron
adaptando a los intramuros de cada una de ellas: el Baal Chamin de Biblos
tenia un perfil diferente al Baal de Sidon o al Baal Hammon de Cartago,
que poseia rasgos muy sincréticos con Cronos y a quien se le practicaba el
rito del Molk: sacrificios por cremacion de recién nacidos con el objeto de
aplacar su temible ira divina.

Su figura inspir6 una leyenda que llegé a tomar cuerpo en unas tablillas
o textos encontrados en Ras Shamra, en las proximidades de Ugarit. En
ellas se narra el Ciclo candénico de Baal. Se trata de un relato con tintes de
epopeya mitica de los aspectos mas relevantes de su biografia. El primer
libro se centra en el combate que entabld con su hermano Yam, favorito de
El, a quien acab¢ venciendo. En el segundo se describe la construccion de
su palacio, simbolo del nuevo poder adquirido, para lo que recibi6 la ayuda
de su esposa Anat. Mas interés despierta el tercer libro, donde se recoge la
lucha entre Baal y Mot, rey del inframundo. El primero hizo muestra de
prudencia al rendirse ante Mot y descendio a las profundidades para morir.
Sin embargo, la falta de descendientes empujo6 a Anat a luchar contra el rey
de la muerte y conseguir que su codnyuge reviviera. En este ciclo no solo se
narra el triunfo de un mito, sino la consagracion de una figura que llegd
a los confines del mundo y atraveso la prohibida frontera que lo separaba
del reino de los muertos. Baal es otro trasgresor de las normas y consiguié
con ayuda retornar indemne. No solo es el mito del dios resucitado, sino el
de la divinidad que realiz6 un viaje iniciatico hasta el ocaso para regresar
triunfante de él. Como mito solar estuvo vinculado al poniente, pero en él
subyacio la pertinaz recurrencia de los ciclos vitales. Noche, dia; escasez,
abundancia: juegos de antitesis como forma de acercarse a la totalidad.

En el santuario fenicio del cerro de San Juan de Coria del Rio se ha en-
contrado un altar baalico con forma de piel de toro o lingote de cobre cuya
orientacién no parece casual. Su acimut de 55 grados sugiere una inten-
cionada relacién con la posicion del sol en el ocaso y con la de la cercana



Mitos del fin de un mundo | 131

estrella de Venus: occidentes y plenitudes, decadencias, resurrecciones,
ortos, traspasos, lindes, riesgos, triunfos y fracasos. En Baal lo de menos
fue el nombre.

El Olimpo fenicio



132 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Astarté fue la diosa con mas devotos del pantedn fenicio. Su culto se
remite a la Mesopotamia del III milenio a. C. y supone todo un ejemplo de
sincretismo cultural. Su veneracion se extendi6 por el Mediterraneo orien-
tal con la potencia de las mds innominadas pasiones y con la extension de
los mas inveterados imperios. Inanna sumeria; Ishtar babildnica; Astarot
israelita; Isis egipcia; Afrodita griega o Tanit cartaginesa, Astarté fue para
los cananeos esposa del dios supremo El y arquetipo de la diosa madre.
Venerada en Biblos como omnipotente sefiora de la ciudad, sus habitantes
invocaban sus plegarias en un templo orientado al mar de poniente. La
fusion cultual se extendio6 por toda la costa fenicia, donde fue considerada
esposa de Melkart en Tiro, de Eshmun en Sidén y de Baal en Beirut. Con
lecturas tan variadas, sobresalié en un olimpo donde no se le consagré
montafia alguna, aunque si las vias maritimas que los fenicios instauraron
desde pronto hacia el oeste. Afrodita se identificé con su figura; lo mismo
sucedi6 con Juno y devino en una deidad celeste, erdtica y protectora de
la navegacion hasta los confines del ocaso. Frente al contrapunto de la
masculinidad solar de Baal, Astarté fue un mito maternal y lunar, cuyo
culto promovid la prostitucion sagrada en santuarios del sur peninsular
como los de Gadir, Castulo o Cancho Roano. La deidad fenicia se identifico
pronto con mitos autdctonos relacionados con la femineidad y la fertilidad
y acabo convirtiéndose en la divinidad mas icénica de la peninsula, donde
se le rendia culto en lugares sagrados como el cabo de Trafalgar, Gibraltar,
las islas de Eritia y Noctiluca, Baria, Medellin, Castro Marim, Huelva, el
Castillo de Dona Blanca, los Castillejos de Alcorrin o el Berrueco. Entre
conchas apotropaicas fue venerada como diosa de la fecundidad y la nave-
gacion, rodeada de luceros y estrellas. En los altos del Carambolo ha sido
hallada la representacién mas conocida de su figura: una pequena escultura
de bronce fundido donde se muestra como una joven muy joven, de breves
pechos, prominentes piernas, anchas caderas y un vientre capaz de albergar
presentidas maternidades. Su cabello trenzado enmarca un rostro oriental
y pulido, con cejas casi goticas y sonrisa presentida, capaz de encender
extendidas veneraciones por los pagos marismefios de la Algaida, como
renombradas devociones posteriores.

Adonis es otro de los referentes de las divinidades fenicias. Originario de
Canadn y Judea, su veneracion se extendio6 por las costas mediterraneas en
forma de culto mayoritariamente femenino. Fue un mito vinculado con el
de Afrodita desde sus primeros balbuceos hasta sus dltimas manifestacio-
nes rituales. Naci6 de la corteza de Mirra, metamorfoseada en arbol, tras



Mitos del fin de un mundo | 133

recibir el impacto de una flecha lanzada por el incestuoso Tias. Desde muy
pronto despertd desaforadas pasiones tanto en Afrodita como en Perséfo-
ne. Prendadas de su encanto, se disputaron su compaiiia, lo que motivé la
mediacion de Zeus. El arbitraje result6 innecesario debido a la predileccién
del joven galan por la diosa de la belleza, la sensualidad y el amor. Sin
embargo, la dicha de la pareja no fue duradera, ya que el guaperas muri6
alanceado por los colmillos de un jabali en las proximidades de la cueva de
Afka, a los pies del monte Libano.

En las faldas de unas cordilleras que poco tuvieron en comun con
otras olimpicas elevaciones tuvo su origen una festividad que se extendio
por todo el Mediterraneo hasta alcanzar sus mas occidentales extremos.
Los dias mas térridos del afo tenian lugar las Adonias, unas fragorosas
y concurridas veladas donde las mujeres recordaban la muerte del efebo
con un tumultuario ritual. Cultivaban en jardineras plantas de crecimiento
rapido que el calor veraniego marchitaba con prontitud. Su agostamiento
simbolizaba la consumacién del joven, rebatida por sus devotas con un
hiperbdlico e impostado desfile de plantos finebres sin mas medida que la
mas grandilocuente de las exageraciones. Con golpes en el pecho, cabellos
rapados y tunicas rasgadas se desbordaba una comitiva pagana que tenia
mucho de culto a la hipérbole y de ruidosa veneracion al sensual y vacuo
doncel.

La celebracidén tuvo arraigadas implantaciones en el suroeste peninsular,
hasta el punto de que en el Breviario de Evora, donde se narra el martirio
de las santas Justa y Rufina, se sitta este episodio en las Adonias celebradas
en Hispalis en el 287 d.C. Las alfareras trianeras, cuando iban con su carga
de tiestos y macetas de barro, se encontraron con una procesiéon donde se
portaban las imagenes de Adonis y Afrodita. Rodeadas de un tumulto de
gritos, vivas y vaivenes, se vieron obligadas a proporcionar parte de su mer-
cancia a un publico cercano al éxtasis mistico. Su negativa a participar en
aquella iddlatra estacion de exaltadas penitencias fue causa de su tortura y
muestra de que el sincretismo de los mitos ha trascendido épocas, lecturas
y olimpos.






Mitos del fin de un mundo | 135

MELKART, DIOS DE LA CIUDAD

os mitos fenicios forman un complejo mosaico donde faltan teselas,

muchas teselas y donde algunas de ellas han perdido pigmentacién y
han terminado enredando formas, cubriendo perfiles y creando un intrin-
cado proceso de intersecciones, solapamientos e influencias que muchos
han denominado sincretismo. Las advocaciones se confunden hasta formar
revestidos palimpsestos de pulidas taraceas que tuvieron un origen urbano,
como la cultura que los gesto.

En la antigua Canadn, las divinidades se asociaban a las ciudades costeras.
Resueltamente independientes, cada una de estas urbes tenia como sefia de
identidad el culto a una deidad, aunque fuera fruto de un asumido mestizaje.
En Biblos se veneraba a Baalat, en Ugarit a El, en Sidén a Astarté y en Tiro a
Melkart. En esta deidad se fusionaron caracteres de otras divinidades hasta
conformar un perfil poliédrico, con multiplicidad de caras y lecturas, lo que
permitié una pervivencia en el tiempo de lo mas fecunda. Su nombre esta
formado por el lexema Kart, asociado a la raiz que significaba “ciudad”: el
“dios de la ciudad” no lo era de otra que Tiro. A ella se asocié desde sus
primeros estadios y a ella se fue adaptando en su evolucion posterior con la
pragmitica flexibilidad de los matrimonios de conveniencia.

La primera localizacion de Tiro se ubicé sobre un escarpe de calcarenita
en el interior, proximo a la antigua linea de costa y rodeado de menguadas
planicies. En lo que hoy son cuadriculados naranjales, hace unos cinco mil
aftos habia campos de trigo y cebada, con lo que se aseguraba la manu-
tencidn basica de una poblacidon que tenia instaladas sus raices en tierra
firme. El primitivo asentamiento opté por dar veneracion a Melkart, una
variante del primigenio Baal, al que los cananeos rendian culto desde la
Edad del Hierro. Era el referente del principio masculino de la cosecha,
que se complementaba con la figura de Astarté, simbolo de la fecundidad.



136 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

En una primera lectura, Melkart era una divinidad solar, asociada a los
cambios de ciclos de los que dependia la agricultura. Dios de los sembra-
dos, las estaciones, los periodos de lluvia y las sequias, se relacionaba con
las labores agricolas, el campo, la vegetacion, la fecundidad y las fases que
conformaban unos ciclos relacionados con los topicos del nacimiento, cre-
cimiento, madurez, sazén y muerte hasta volver a renacer. Era una figura
relacionada con el ébito, pero también con la resurreccion. Se consideraba
que su fallecimiento era producido por un fuego purificador, instrumento
simbolico del doloroso recorrido hasta un nuevo revivir.




Mitos del fin de un mundo | 137

Melkart fue una deidad que experimento el transito desde la muerte a la
resurreccion en un viaje asociado a los mds primigenios ciclos naturales,
aunque no por ello ha dejado de convertirse en un relevante precedente
religioso. Mito asociado a la égersis o despertar, su renacimiento fisico se
celebraba en la primitiva Tiro con unas fiestas que tenian mucho de Ado-
nias y de culto a un dios que hizo de la consumacién el estadio antecesor
de la vida. Con los ultimos frios del invierno, en febrero se veneraba su
fallecimiento con una hoguera que tenia mucho de sagrada y de cande-
laria purificadora. Tras el dbito se celebraba su retorno, impulsado por su
hierogamia o matrimonio sagrado con Astarté. La celebracion marcaba el
calendario festivo de una comunidad donde aun se vivia mirando al cielo.
La relevancia social de esta ceremonia en la urbe era tal que el mismo rey
de Tiro representaba el papel de Melkart y la sacerdotisa principal el de la
diosa consorte. Con estas celebraciones, el dios fenicio trascendi6 el rol
de divinidad asociada a los ciclos naturales agricolas y se vinculaba a un
sol que tenia en el ocaso la clave de su simbdlico renacer. En Occidente
el crepusculo es el fin que barrunta el principio y la omega trasciende los
puntos finales. Partir para volver.

Los templos donde se honraba al dios de la ciudad tuvieron un temprano
origen. El primero erigido en la antigua Tiro tenia cinco mil afios de anti-
giiedad. En el siglo X a.C. el rey Hiram I normaliz6 su culto como forma
de acentuar la independencia de la urbe frente a otras cercanas y potencié
unos rituales donde la observacién de los solsticios, los altares helioscépi-
cos y la orientacion canénica determinaban unos espacios sagrados cuya
cabecera miraba siempre al este y los pies al oeste, hacia un mar donde
también se dirigieron las miradas humanas.

Las llanuras costeras eran insuficientes para mantener a una poblacion
que crecia con la progresion de los comienzos imparables. Frente a una tie-
rra exigua, los habitantes de Tiro tomaron en consideracién un mar ancho
y ajeno que quisieron hacer suyo. Desarrollaron técnicas de navegacion con
las que instauraron un comercio que fue la esencia de su cultura. Poco de
destacable podian producir sus campos; fue el mar quien les proporcioné
el murex, el tinte con el que la ciudad se convirtié en principal motor del
comercio fenicio en el Mediterraneo. La identificacion de Melkart como
divinidad de la pujante comunidad lleg6 al extremo de asociarse con su
providencial tintura. Este fue el origen de la leyenda que narraba un co-
tidiano paseo del dios por la costa acompafniado de su perro y de la ninfa
Tiro. Al morder el animal la concha de un caracol marino, su boca quedd



138 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

tefiida de un tono purpura del que quedo prendada la joven, quien advirtié
al dios que no seria suya hasta que no le ofreciera una tunica de ese color.
Espoleado por el deseo, Melkart reunié una buena cantidad de ejemplares
de caracolas con las que tint6 la primera prenda con un pigmento conocido
luego como purpura de Tiro y con el que la ciudad lider6 las transacciones
maritimas.

Para estas nuevas dedicaciones, era necesario trasladar el emplazamien-
to urbano a otro lugar. Una isla cercana reunia todos los requisitos para
establecer una ciudad portuaria con adecuada ubicacion. El perimetro se
circund6 con una sélida muralla que defendia también sus dos darsenas:
una abierta al norte para el trafico con Sidon y otra al sur, desde donde
partian las embarcaciones con destino a los puertos egipcios. Comunica-
das con un canal interior, la nueva Tiro se perfild6 como el perfecto punto
de partida de expediciones que se fueron atreviendo con destinos cada
vez mas occidentales y lejanos. La poblacion, concentrada en menos de
sesenta hectdreas, estaba dominada por el templo de Melkart que se abria
al mercado, el palacio y la plaza. La ciudad tuvo un crecimiento tan rapido
que necesité buscar nuevos horizontes expansivos, que vieron en el oeste
sus nuevas tierras de promision.

Entonces se produjo un nuevo proceso de adaptacion de la deidad a los
destinos de la urbe a la que estaba encomendada. De dios de la agricultura
y de los ciclos anuales se convirtié en una divinidad marina protectora
de la navegacion y del proceso colonizador en el que se embarcaron sus
habitantes. Mantuvo su condicién de mito solar, aunque se adapt6 a su
nuevo rol, siguiendo metaféricamente cada dia a la esquiva Astarté hasta
que la encontraba en algin lugar del extremo occidental del mar ahora sur-
cado. Alli, en las lindes de poniente de un espacio desconocido y ansiado,
rico y atrayente; alli, en las puertas de un mar donde tenia lugar el ocaso,
se produjo el desposorio de los dioses en un juego de antitesis, muertes y
resurrecciones que tenfa mucho de familiar. Representado a menudo como
cabalgando un hipocampo, se le atribuia la civilizacidn de las tribus salvajes
que habitaban en las costas lejanas del oeste, la fundacion de las posesiones
fenicias y la introduccion de la ley y el orden en un nuevo estatus colonial.
De guia y protector de los viajes y exploraciones maritimas pasé pronto a
ser el valedor de las relaciones comerciales establecidas en estos desplaza-
mientos. Su nombre se invocaba en los juramentos que sancionaban las
transacciones y era habitual erigir un templo dedicado a él como benefac-
tor de los comerciantes tirios en cada nuevo asentamiento fenicio.



Mitos del fin de un mundo | 139

El Mediterréaneo, que fue conocido al principio con el nombre de la ur-
be que lo domind por vez primera, se fue poblando de santuarios que no
eran solamente establecimientos sagrados, sino que tenian el intencionado
pragmatismo de certificar el sello de la ciudad matriz en territorios recién
hollados. El extremo occidental del mar se fue poblando de lugares sagra-
dos para la civilizaciéon que surgié de la poblacién protegida por su dios:
referentes geograficos como Cartago Nova, Ebussum, Lixus, el cabo de San
Vicente —el punto mas occidental del mundo conocido y lugar sagrado
donde estaba prohibido pernoctar-, Calpe —el hito donde se iniciaba el
transito del mitico y peligroso estrecho- o Gadir, en cuyas inmediaciones
se levanto el templo mas importante del dios oriental en pagos occidenta-
les. Un templo en el que Estrabon describié dos pilares de bronce de mas de
ocho codos de alto que simbolizaban las estelas del Canal. Un templo que
fue lugar de culto y de peregrinacion interesada. Un templo adonde acudié
Anibal para jurar odio eterno a los romanos o adonde se acercé un joven
Julio César para mostrar entregada admiracion al gran Alejandro.

Tanto Anibal como Julio César recurrieron a la figura de Melkart antes
de iniciar unas carreras personales de expansionismo militar y politico que
quisieron adobar con la confesable intencion de los gobernantes respeta-
bles que quieren incidir en una intencion civilizadora. El dios de la ciudad
fue el referente oriental que se desplazd hasta el oeste para dejar en sus
confines la impronta cultural con la que se tifieron sucesivos procesos de
colonizacién. Tanto la deidad fenicia como el Heracles griego o el Hércules
romano se fundieron en una misma divinidad donde lo sincrético fue la
mejor excusa para confundir la oportunidad y el oportunismo.






Mitos del fin de un mundo | 141

FINIS TERRAE, UN ABISMO IMPOSTADO

La geografia delos mitos no entiende de coordenadas, ni de localizadores,
pero tiene mucho que ver con el territorio que ha inspirado leyendas
que brotan con la ubérrima energia de las simientes mas fecundas.

El Estrecho es un espacio de lo mas cotidiano para los habitantes au-
toctonos; sin embargo, ha despertado un buen nimero de lecturas en los
pueblos que desde el este lo han considerado como la mas alejada meta
donde dirigir sus anhelos y expediciones. El Mediterrdneo fue una amplia
via marina con babélica circulacién sin salida en el extremo de levante.
A poniente, las costas se iban estrechando hasta que las moles verticales
de Gibraltar y Yebel Muza se elevaban como enhiestos hitos frente a un
océano inmenso y apenas surcado. Para los antiguos griegos, que dieron
forma a las leyendas inspiradas en este espacio, el canal formaba parte de la
periferia de su Ecumene, uno de los extremos del mundo y un topos de lo
mas tentador. Herodoto expresé que lo mas raro y precioso se encontraba
en las tierras extremas, espacios apenas hollados, pero dotados del atractivo
de lo inalcanzable. La mezcla de seduccion, desconocimiento y el halo de
lugar vedado pudo justificar que el paso real se convirtiera en un mitema
donde confluyeron largos viajes y ansiadas metas; oscuros barruntos y
turbios palpitos.

Fue implantada en los pueblos orientales la idea de que el canal donde
estaban las tierras finales y donde desaguaba en océanos ignotos el mar
conocido era una metaférica grieta abierta al abismo, a un inquietante
espacio sin forma ni conciencia. Sima, brecha, abertura son los significa-
dos de la palabra griega Caos, que es como Hesiodo denominé el espacio
donde surgian el Erebo y las tinieblas que envolvian a los difuntos y el lugar
donde manaban las sombras de la noche, que envolvian a los seres vivos.
Para muchos pueblos mediterraneos, los confines de poniente se asociaban



142 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

a la muerte. Los egipcios se referian a los difuntos como “los occidentales”
y los enterraban al oeste del gran rio; los etruscos situaban en el ocaso las
divinidades de ultratumba. En el finis terrae limitado por la parda tierra y el
nebuloso Tartaro se ubicaban sobrecogedores confines que hasta los dioses
temian. Territorio de ostracismos, cancelas, lugubres mazmorras y titanes
desterrados, era una oscura inmensidad que horrorizaba a los mortales.
Solar del palacio de la noche, era morada resonante del temible Hades y de
Perséfone, oscura heredad de vedados portales y miticas lagunas de infran-
queables regresos. En los apartados confines se abria una sobrecogedora
fosa donde se arremolinaban las algas y desaparecian las embarcaciones;
donde los monstruos marinos asaltaban a los navegantes; donde nieblas
perpetuas impedian la visién y donde un escarpe sin fondo barruntaba
las puertas del Hades. Pocos espacios como la embocadura del Estrecho
podrian identificarse con el corredor que comunicaba con un Inframundo
que Alberto Porlan considera latente tras topoénimos cercanos al Canal,
como el de la sierra de Fates.

A la vez, este costado prefiado de inquietantes amenazas podia albergar
recovecos mas amenos, como los Campos Elisios, correlatos del oriental
Jardin del Edén, paraiso terrenal de la espiritualidad semitica. La banda
occidental era algo mas que el fin de la tierra: el paso obligado para al-
canzar territorios allende la ultima frontera, campos que no eran yermos
ni estaban deshabitados. Avieno, el autor latino que mejor describié los
pagos del Estrecho, sefialé que en su lado oriental, el rio Criso, que algunos
identifican con el Guadarranque, desembocaba en el abismo profundo mas
alla del cual habitaban hasta cuatro pueblos: los altivos libiofenicios, los
masienos, los cilbicenos, de tierras muy fértiles y los ricos tartésicos, que se
extendian hasta el golfo Calactico. En estos emplazamientos liminares, don-
de la navegacion estaba comprometida por vientos cambiantes y virulentos
temporales que todavia hoy perviven, vivian seres monstruosos, terribles
serpientes y errantes fieras, pero también pastaban nutridos ganados, era
posible la caza y la pesca y existian vias de comunicacion entre el océano y
el mar, como el camino de Herma, que fue hollado por renombrados mitos
y humanas suelas, ya que mas alla del canal se expandian ubérrimos yaci-
mientos metaliferos, origen de comercios y trasiegos de lo mas variados.

Desde tiempos prologales, el estrecho de Gibraltar ha sido un lugar cor-
tejado por los mitos. Ya vimos que era nominado por los sumerios como
puertas de El, lo que demuestra un conocimiento del territorio que en
diacronias iniciales tenia la indefinida veladura de los primeros esbozos.



Mitos del fin de un mundo | 143

Desde el siglo XIV al X a. C. no debieron de abundar las expediciones
maritimas a tierras de poniente. A partir de entonces, la presencia de ce-
ramica chipriota en Paterna de Rivera o el descubrimiento de fibulas de
codo tipo Huelva en la necrépolis de Amatunte revelan contactos de ida
y vuelta entre el oriente y el occidente del mar. El canal que lo cerraba
adquirié el topénimo de puertas de Crono o Briareo, que remitia al estadio
pre-colonial, ya que eran divinidades que precedian 6rdenes cdsmicos pos-
teriores. Con la intensificacion de las expediciones fenicias dejo de tener
sentido el Estrecho como espacio infranqueable. Los temibles guardianes,
los monstruosos e hiperbdlicos vigilantes compartieron relatos con nuevas
figuras, descendientes de pueblos de navegantes que atravesaron puertas
que habian dejado de ser cancelas para convertirse en arriesgados pero
franqueables pasillos. La diacrénica triada Melkart / Heracles / Hércules
desveld la existencia de una nueva cultura fordanea que colonizé un sitio
hasta entonces prohibido y utilizé los mitos con afan de control enmasca-
rado tras una benévola y disimulada labor civilizadora.

Melkart se asociaba a estelas duales erigidas en sus altares de culto, aun-
que fue Heracles con quien se confirmé el mitema de las columnas como
elementos identificadores de un espacio que hasta entonces habia sido
considerado el verdadero finis terrae del mundo conocido.

En paralelo a las fabulas, el primer personaje histérico que atravesd
el Estrecho bien pudo ser Colaios de Samos, el cual, en el siglo VII a.C.,
dirigi6 una exitosa expedicidon que lo llevd a las puertas de Tartessos. Las
ganancias obtenidas superaron la hiperbdlica cifra de los sesenta talentos.
Con una décima parte se efectud la donacion al templo de Hera de un vaso
de bronce a modo de cratera argdlica con cabezas de grifos salientes alrede-
dor del borde y tres colosos arrodillados cuya altura era de siete codos. Sin
embargo, Heracles superd estas hipérboles reales, hasta el punto de que el
mito superd a la historia. La figura legendaria griega permuté desmedidas
vasijas por aun mas desmedidas columnas que se convirtieron en iconos
del finis terrae del mundo conocido. Repetidas con la recurrencia de los
topicos a partir del relato de su décimo trabajo, las hazafnas occidentales del
héroe se hicieron virales en un mundo sin redes. El gedgrafo de la actual
Algeciras Pomponio Mela se basé en fuentes clasicas para relacionar los
hitos herctleos con la titanica labor de la separacion de los dos continentes.
Si para muchos se correspondian con las verticalidades calizas de Calpe y
Abyla, para otros, como Apolodoro, se trataba de unos referentes menos
apocalipticos y se rebajaron a simples hitos que erigié Heracles como mues-



144 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

tra de su paso por los bordes del canal; sefiales conmemorativas habituales
en un lugar donde abundaban las pilas gadiricas, vestigios de las cercanas
almadrabas. Las legendarias estelas han tenido una vigencia que ha trascen-
dido el espacio y el tiempo. Los pilares del canal se han convertido en un
icono repetidamente utilizado por la numismatica, la heraldica y oficiales
blasones en las orillas de un océano antes vedado. Siguiendo el consejo del
humanista Luigi Marliano, el emperador Carlos I incorporé a su escudo las
dos columnas y el lema Plus Ultra, inspirado en la condicién liminar del
canal. La representacion tuvo una aceptacion de lo mas fecunda y acabo
formando parte de los escudos de Espana, Andalucia, Extremadura y de
ciudades de tres continentes: Melilla, Cadiz, San Fernando, Potosi, Trujillo,
San Diego, Tabasco o Veracruz. Hasta puede que inspirara el simbolo del
ddlar estadounidense antes de que fuera incluida en la Tabula Peutingeria-
na reconstruida por Konrad Miller.

Mas alla de estelas, hitos, pilares y columnas, el finis terrae del Mediterra-
neo no ha sido un territorio desierto. Las figuras miticas han conformado
una densa urdimbre de leyendas con dispar tratamiento y repercusion a
lo largo de los cambiantes tiempos. Gilgamesh, El, Ishtar constituyeron
unos cimientos orientales luego ampliados por Baal, Melkart o Astarté. La
mitologia griega ubicd en el extremo occidental del mar por todos surcado
a Crono, Urano, Zeus, Perséfone, Poseiddn, Atlas y mitos que traspasaron
territorios prohibidos como Perseo, Odiseo, Orfeo o Heracles. Ahora bien,
estas mismas coordenadas fueron habitadas por personajes autdctonos,
como Medusa, las Gorgonas, Calirroe, Geridn, las Grayas, Crisaor, Pegaso,
Eurition, Ortro, Equidna, Tifén, Cerbero, Norax, Briareo, Gargoris, Habis
o Argantonio.

Toda una superpoblacion de mitos para un lugar apartado y extremo. Lo
mas granado de la mitologia oriental y helena tuvo alguna relacién con el
occidente del Mediterraneo, cuyos mitos autéctonos han pasado mas des-
apercibidos, cuando no tratados con una perspectiva premeditadamente
degradada. La doxa griega es la que ha escrito la historia y los mitos; la
perspectiva helena ha ejercido el rol dominante del vencedor moral de un
proceso civilizador que ha enmascarado toda una colonizacién cultural.
Los mitos autdctonos han sobrevivido intencionadamente deformados o
velados por el olvido. El propio mito del fin del mundo poseyd la intencion
foranea de considerar asi a un territorio apartado y codiciado, pero que en
absoluto lo era para sus habitantes. Dijo el jefe Sioux Alce Negro que cual-
quier lugar podia ser el centro del mundo. Para los mitos y los habitantes



Mitos del fin de un mundo | 145

autdctonos del Estrecho, esta deberia ser su coordenada matriz, aunque
mas tarde otras incuestionadas culturas ubicaron liminares columnas,
caos, monstruos y abismos tan importados como impostados.

Finis Terrae, un abismo impostado






Mitos del fin de un mundo | 147

LA FUNDACION DE GADIR

La mayoria de los mitos tienen un trasunto interesado. Se vertebran sobre
una figura paradigmdtica de comportamientos y actitudes humanas.
Otros cortejan espacios o acciones, tejen una tupida red de referencias y
dibujan patrones de pensamientos y conductas. El de la fundacién legen-
daria de ciudades iconicas forma parte de este grupo.

Hasta el siglo XIV a.C., los contactos maritimos a través del Mediterraneo
fueron escasos. Los periplos no fueron habituales hasta después de estas
fechas, cuando el estrecho de Gibraltar era una puerta apenas traspasada,
advocada a divinidades como El, Crono o Briareo. A partir del siglo XII
la situacion cambid y cada vez mas expediciones orientales arribaron al
extremo occidental del mar. La mayoria partian de las poderosas ciudades
fenicias del este, entre las que destacaba Tiro, principal exportadora comer-
cial y difusora del culto a Melkart.

El afan de la urbe por llegar hasta el extremo de poniente de un mar don-
de ya eran habituales las velas de levante fue comercial. Las embarcaciones
partian de sus darsenas con las bodegas repletas de tinte purpura, decorados
huevos de avestruz y abalorios de vidrio y regresaban con una repleta carga
de metales de la Faja Piritica Ibérica. Del norte del Algarve y de las sierras
suroccidentales peninsulares se extraian copiosas cantidades de cobre,
estafo, plata y oro que eran transportadas por via fluvial y terrestre a las
costas aledafias al canal. Por esta pragmatica razdn, la ciudad que lideraba
el comercio fenicio tenia un interés especial por fundar en un territorio tan
apartado una poblacion donde establecer el eje de operaciones desde donde
poder controlar transacciones de lo mas beneficiosas. La talasocracia tiria
recurrié al imaginario colectivo empleando un procedimiento infalible: la
utilizacién del mismo mito fundacional que el de la ciudad matriz como
auctoritas, un mito donde la divinidad amparaba el comercio.



148 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

La fundacién de Gadir

La leyenda originaria estaba protagonizada por dos hermanos. Hipsou-
ranios fue pionero en habitar el primitivo asentamiento de Tiro, donde
construyo cabafas con juncos y papiros. Su pariente Oussos desarrollé un
rol complementario y supo aprovechar la adversidad: tras una tempestad
que provoco el incendio de cercanos bosques, eligié un tronco quemado, le
corto las ramas y sobre ¢l fue el primero en surcar el mar. Agradecio su lo-
gro con la ereccién de dos stelai o pedestales, uno dedicado al fuego y otro
al viento e inici6 el culto con libaciones de sangre de animales sacrificados.



Mitos del fin de un mundo | 149

Existe un segundo relato que ha pervivido a través de la version de Nono
de Panopolis, poeta épico de principios del siglo V de nuestra era, el cual
narr6 desde una perspectiva griega el mito fundacional fenicio. Un heleni-
zado Heracles se aparecid a los habitantes autoctonos, a quienes comunicd
un oraculo que tenia mucho de onirico y de intencionado. Después de
transmitirles las instrucciones para construir una embarcacion, los animé
a navegar hasta un lugar donde se erigian dos piedras flotantes, en continuo
movimiento, que las convertia en arquetipo de lo erratico. Fueron conside-
radas como inmortales, ya que junto a ellas se producia la ambrosia, el
alimento de los dioses; por ello fueron denominadas Rocas Ambrosianas.
Entre ambas crecia un olivo envuelto eternamente en llamas sobre el que se
encontraba un dguila y una serpiente enroscada al ardiente tronco: toda una
sucesion de iconografia mitica. Los navegantes debian efectuar el sacrificio
del ave en honor al dios Poseidon. Su sangre tenia que derramarse sobre
las dos piedras y si el lugar era el adecuado, dejarian de vagar errantes por
las aguas del mar y se acabarian fijando sobre inamovibles cimientos. El
relato es una metéfora del mito fundacional donde intervienen los inicios
de la navegacion, arboles ardientes, libaciones de animales sacrificados y
piedras que tenian mucho de estelas y formaron parte de la iconografia de
Tiro, como lo atestiguan monedas alli acufiadas donde la pareja de stelai
enmarcando arboles y aguilas constituyen una imagen que tenia la fuerza
de los disefios mas logrados.

Con esta elaborada urdimbre se teji6 el mito de la fundacion de Gadir, la
ciudad de occidente hija directa de Tiro. El historiador y gedgrafo Posido-
nio es la principal fuente para acceder al relato de la instauracion de la urbe
fenicia una vez pasado el Estrecho y lo realiza desde una perspectiva griega
que marca diferencias con respecto a la primitiva leyenda tiria. El escritor
de Apamea relatd en el 100 a.C. cdmo los habitantes de Gades recordaban
la ereccidn de su ciudad tras dos tentativas previas. La primera tuvo mucho
de reconocimiento en un territorio determinado entonces por las columnas
de Heracles. La expedicion considerd que Calpe y Abyla eran los limites de
la tierra conocida y, abrumados por una geografia mitica, dieron marcha
atras. Realizaron el legendario sacrificio sobre dos rocas que se alzaban
en el solar granadino donde, con el tiempo, se erigié Sexi. Al no resultar
favorable el ordculo, la intentona culmind con un primer fracaso que se
repiti6 en la segunda tentativa. En ella, las naves fenicias atravesaron las
columnas y desembarcaron en Saltés, frente a los cabezos de Onuba, al otro
lado de la ria del Odiel. Tampoco alli fueron buenos los augurios y se hizo



150 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

necesaria una tercera expedicion para lograr la fundacion definitiva. Las
proas fenicias se dirigieron en tercer lugar al archipiélago de las Gadeiras,
donde los presagios fueron favorables y se confirm¢ la fundacion de Gadir,
una nueva Tiro erigida a partir del mismo mito. Las estelas adquirieron el
caracter de columnas y la leyenda sufrié una nueva lectura, fruto de reno-
vadas perspectivas.

La ereccion de esta nueva urbe ha estado plagada de interrogantes, inter-
pretaciones, sobreentendidos, topicos, paréntesis y hasta puntos suspensi-
vos. A lo largo del tiempo se ha tintado de pigmentos miticos que han teni-
do rasgos de leyenda, impostura e invencion fenicia en boca de Estrabon.
Las apropiaciones y ficciones han enmascarado el mito hasta reconvertirlo
en un palimpsesto de imagenes y contenidos dificil de desentrafar sin la
ayuda de la mas eficaz arqueologia.

El historiador romano Veleyo Patérculo escribié un relato que se ha
convertido en uno de los asideros mas recurrentes de buen numero de es-
critores. Segun el militar latino, una escuadra tiria fundé en el extremo del
mundo conocido la ciudad de Gadir, ochenta afios después de la guerra de
Troya, en una fecha que rondaria el 1.101 a.C. Esta es la primera de una serie
de suposiciones que han tenido crédito para numerosos estudios donde la
diferencia en las interpretaciones tiene la variedad del pluriperspectivismo
mas dispar. Si poco segura es la fecha del conflicto troyano, tampoco lo es
el lugar del desembarco tirio en las antiguas Gadeiras. Se considera que en
el extremo sur de la isla mayor, Kotinoussa, se ubicé el templo dedicado a
Melkart, la divinidad a quien estaba dedicada la nueva ciudad. En el extre-
mo norte, al borde del canal que la separaba de la isla de Erytheia, se erigi6
la flamante poblaciéon que crecié en las dos insulas, siguiendo el oraculo
fenicio; a la vez, hay quien interpreta que se trataba de un asentamiento po-
linuclear y polifuncional que abarcaba otros poblamientos aledafios, como
el del cerro de Chiclana o el Castillo de Dofia Blanca. La nueva urbe fenicia,
cuyos hallazgos arqueologicos la datan en el siglo IX a.C. vivia del mar y
de la tierra; aprovechaba los recursos marinos de salazones y pesca, pero
también los terrestres de producciones agricolas y ganaderas; sin embargo,
no puede olvidarse el valor econémico del acarreo de metales que desde
sierra Morena arribaban al paleoestuario del Guadalquivir, interconectado
con el del Guadalete. Desde alli, estos cargamentos podian ser estibados di-
rectamente por via maritima hasta Oriente o por via terrestre hasta la bahia
de Algeciras desde donde podian ser embarcados evitando el arriesgado
transito por el canal.



Mitos del fin de un mundo | 151

En el estrecho de Gibraltar esta la clave para entender el mito de la
fundaciéon de Gadir. El de Tiro simbolizaba la implantacién: las dos rocas
flotantes y a la deriva representaban un territorio sin asentar. El ritual del
sacrificio del ave y la sangre que debia chorrear sobre las rocas eran signos
de su asentamiento y seguian las premisas de una fundamentacion de lo
mas solida. Todo lo demas: olivos, llamas, aguilas, serpientes, son elemen-
tos delimitados por las dos stelai que los enmarcan y los encuadran, los
flanquean y los asientan.

Es una perspectiva posterior la que otorgd una nueva lectura al mito.
Fueron los griegos los que relacionaron a su divinidad, Heracles, heredero
de Melkart, con los antiguos iconos de la fundacién. Las estelas pasaron
a convertirse en columnas que mas que ahondar en miticos cimientos, se
elevaron hasta representar hitos liminares. De simbolos de estabilidad de
la nueva ciudad se convirtieron en marcas de un camino: la procelosa via
maritima que los navegantes debian atravesar cuando llegaban a la embo-
cadura oriental del Estrecho. El mito griego no tiene valor fundacional,
sino de advertencia de que se estaba llegando a un espacio extremo, al fin
de la oikoumene, al lugar donde empezaba un mundo desconocido que la
misma mitologia olimpica pobld de seres monstruosos y amenazadores,
frente a unos colonizadores reconvertidos en adalides de una civilizacién
que logro atravesar las columnas para llevar mas alld de los confines del
mundo los valores de una instruccion y una cultura importada. Escudos
como el de Cadiz son el mejor ejemplo de una apropiacion cultural helena
que aun hoy seguimos respetando y admirando: las primitivas stelai fenicias
crecieron hasta convertirse en esbeltas columnas jonicas que enmarcaron
la figura de un mito que, mas que fundar, se dedicé a traspasar confines. A
pesar de ello, muchas ciudades siguen reivindicando la labor constituyente
del astuto heleno, defienden héroes triunfadores y pilares en emblemas y
panoplias, y siguen venerando mixtificadas fuentes clasicas que tienen un
trasunto de lo mas interesado.






Mitos del fin de un mundo | 153

EL HERAKLEION GADITANO

1 Herakleion gaditano es uno de los espacios miticos mas evocados del

territorio del Estrecho, donde han arraigado recurrentes episodios del
imaginario occidental; sin embargo, una arqueologia esquiva lo ha sumer-
gido en un aura de incertidumbres que tiene mucho de sugerencias.

Fue uno de los grandes santuarios histéricos del Mediterraneo, equipa-
rable al matriz de Melkart en Tiro, al celebérrimo templo de Jerusalén o los
de Pafos y Erice dedicados a Afrodita. Su fundacion se remonta a tiempos
en que marinos tirios iniciaron la colonizacion hasta el extremo occidental
del mar y su dataciéon no es muy rigurosa. El gedgrafo nacido en la actual
Algeciras Pomponio Mela remonté su implantacion a la Guerra de Troya,
en 1186 a.C.; otros historiadores, como Veleyo Patérculo, la retrasaron
ochenta aflos mas. A pesar del legendario paso del apdstol Santiago un
milenio después, sus intentos evangelizadores no debieron de ser muy
fructiferos, ya que hay constancia de valor cultual relacionado con Hércu-
les hasta bien entrado el siglo IV d.C., cuando Avieno refirié la practica de
la prostitucion sagrada en tiempos ya decadentes.

La localizacion exacta del templo sigue siendo una cuestion irresuelta
a pesar del tiempo, los afanes y los intentos. Hay que recurrir a fuentes
clasicas como Estrabon, que lo ubico en el archipiélago de las Gadeiras,
sobre Kotinoussa, la isla alargada en cuya costa noroccidental se erigio la
ciudad de Gadir. El complejo sagrado debid alzarse en el extremo opuesto,
donde la orilla se aproximaba mas al continente, del que lo separaba un
estrecho brazo de mar. La distancia entre el Herakleion y la urbe debia de
ser considerable, unas doce millas, la practica totalidad del territorio. Una
longitud similar especificaba el Itinerario Antonino entre Gades y el templo,
definido como lugar de parada o mansio, proximo a la via Heraclea, que
desde la bahia de Algeciras comunicaba con el paleoestuario del Guadalete.



154 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Pomponio Mela describi6 la prolongada y estrecha insula como un espacio
separado del continente por un sinuoso canal salobre que semejaba un rio.
Del lado de tierra firme, la costa parecia trazada a cordel; del lado del mar
formaba una curva, en cuyo extremo sur se alzaba el templo de Hércules
Egipcio, célebre por sus fundadores, su antigiiedad y sus riquezas.

Con todas estas referencias, se ha venido ubicando el Herakleion en el
actual promontorio de Sancti Petri, separado de tierra firme por el cafo
homdnimo. Sin embargo, no se han encontrado pruebas arqueoldgicas que
confirmen esta suposicion, solamente un gran nimero de figurillas mascu-
linas de bronce que, a modo de exvotos y ofrendas, han sido extraidas de los
fondos marinos que rodean el islote. Entre ellas destaca la representacion de
un Hércules corpulento y desnudo, con tres manzanas que remiten al episo-
dio de las Hespérides. Se trata de una estatuilla de bronce elaborada a la cera
con ojos de incrustaciones de plata y labios y pezones de laminas broncineas.
Datada en el siglo V a.C,, posee una inscripcion con las iniciales H(ercules)
G(aditanum), interpretadas como marca de propiedad del santuario, dema-
siado acostumbrado a robos y expolios de sus miticas riquezas.

Las razones de su emplazamiento en el islote debieron de ser nauticas
y estratégicas, ya que el cailo homoénimo era via de penetracion a la bahia
cuando las marejadas atlanticas dificultaban su acceso; se consideraba,
ademas, lugar de aguada, debido a la existencia de pozos; sin embargo, los
farallones y bajios dificultaban el atraque, mucho mas facil en el cercano
puerto de Gadir. A fecha de hoy, no existe una opinién unanime a la hora
de ubicar el Herakleion en Sancti Petri. Hipdtesis mas recientes defien-
den lugares como el cercano cerro de los Martires o la vecina punta del
Boquerdn como aquellos donde se pudo erigir el mitico espacio, aunque
la esquiva arqueologia sigue velando su ubicacién exacta. El perfil de la
menguada insula de piedra ostionera y la dieciochesca fortificacion que se
recorta en atardeceres de postal son lo suficientemente evocadoras, tanto
como los testimonios de su cuerpo de guardia que una temprana mafiana
de noviembre de 1755 contemplaron revelados restos y descubiertas esta-
tuas durante una insdlita bajamar poco antes de que el maremoto de Lisboa
se estrellara contra sus s6lidos muros.

Ante la ausencia de restos arqueolégicos, todo lo que se sabe del antiguo
Herakleion ha estado determinado por referencias escritas condicionadas
por el valor mitico del espacio. Fuentes arabes destacaron una almenara o
faro de cien codos de altura que servia de guia para la navegacion en un
espacio determinado por los bajios, cafios y marismas abiertas al océano.



Mitos del fin de un mundo | 155

Otras sefialaron que, como relevante lugar sacro, se alzaba en un espacio
geografico donde confluian diferentes lecturas derivadas de su multifun-
cionalidad: era referente nautico, templo, bosque sagrado, y lugar de acopio
de madera controlada por la institucién. Se conformaba como un recinto al
aire libre alejado de la topica imagen del templo griego. Frente a columna-
tas, peristilos, pronaos o triangulares frontones, el de Gadir era un espacio
sagrado abierto, un recinto con altares para hacer sacrificios, pequenas
camaras para guardar tesoros y poco mas. Fueron muy renombrados sus
dos pozos de agua dulce para abluciones rituales con régimen inverso a
las mareas y la pareja de stelai que se alzaban a la entrada como las del
templo fenicio de Melkart en Tiro, el de Jerusalén o el de Arad. Los pilares
enmarcaban unas puertas donde se labraron representaciones iconografi-
cas de los doce trabajos de Hércules. Albergaba arboles singulares, como
un olivo sagrado ofrendado por Pigmalion con ramas de metales y frutos
preciosos; altares donde estaban prendidas llamas perpetuas e incluso la
tumba del dios al que estaba dedicado, pues se foment6 la leyenda de la
muerte de Heracles en territorio hispano y la custodia de sus reliquias en su
templo matriz. Al igual que en el de Jerusalén, estaba prohibida la entrada
de las mujeres y sus sacerdotes eran célibes. Durante la ejecucion de los
sacrificios, portaban vestidos de lana y usaban vendas de hilo de Pelusio en
la cabeza; llevaban los pies descalzos y el cabello cortado.

¥
|
%
.

El Herakleion gaditano



156 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Como la mayoria de los santuarios fenicios, el Herakleion poseia multi-
plicidad de funciones: cumplia el rol religioso de albergar las recopilaciones
de los relatos mitolégicos y liturgicos, a través de los que se comprobaba
el sincretismo producido entre Melkart, Heracles y Hércules. Tenia igual-
mente el valor de oraculo en relacion con el paralelismo de su fundacion
con respecto al de Tiro; como en ¢él, el sacrificio de un ave sirvié para
cimentar las inestables rocas Ambrosianas, origen de las sincréticas stelai
reconvertidas posteriormente en columnas. Como augurio, en ¢l también
se consultaban futuros mas tangibles y concretos, se erigia como mediador
en conflictos, favorecia la consolidacion del poder politico y era un lugar
donde se firmaban tratados de paz, como el rubricado entre Baal, rey de
Tiro y Asarhaddoén, rey de Asiria. Era, por tanto, un espacio especialmente
atractivo para la talasocracia del entorno. Fueron abundantes los personajes
que peregrinaron al santuario gaditano en busca de respuestas: Caracalla
hizo ajusticiar al procénsul de la Bética, Cecilio Emiliano, por consultar el
oraculo del Herakleion. Alli Anibal jur6 odio eterno a los romanos antes
de entrar en batalla contra ellos; alli acudié un joven Julio César y se postrd
ante la estatua de Alejandro Magno antes de tener un suefio incestuoso,
interpretado como el visto bueno para su imparable ascensidon politica;
alli acudieron Fabio Maximo, hermano de Escipidn, Silenos, Polibio, Ar-
temidoro o Posidonio. Otras visitas renombradas fueron las de Varron,
quien trasladé su inmenso caudal hasta la vecina Gadir, hasta que Julio
César ordend poco después su restitucion o Bogos de Mauritania, quien se
acerco hasta el lugar con la aviesa intencién de apoderarse de sus fastuosos
tesoros, convirtiéndose en uno de los saqueadores de guante blanco de un
templo considerado paradigma de riquezas. Con esta némina de afamados
peregrinos, al santuario gaditano no le faltaron renombrados devotos, en-
tre los que destacaron emperadores como Nerdn, quien ofrecié sacrificios
tras su victoria en Arcadia o Trajano y Adriano, quienes ordenaron acufar
monedas de oro con la imagen del Hércules Gaditano, el cual llegé a presi-
dir el arco triunfal de Benevento flanqueado por el olivo de oro y sus frutos
de esmeraldas.

Sin embargo, su valor mds destacado era el pragmatico. Considerado
de facto como un karum, tenia funcién de mercado y bolsa de comercio,
donde se controlaban los productos que luego se embarcaban: metales de
las minas de Sierra Morena, productos agricolas, ganaderos, salazones,
aceite... eran controlados por los sacerdotes que tenian el monopolio
de la exportacion. Heracles protegia los pesos —Hercules Ponderum-,



Mitos del fin de un mundo | 157

los intercambios y la calidad de las mercancias, a la vez que el santuario
actuaba como banco donde se gestionaba la tesoreria y se registraban las
transacciones. Convertido en elemento legitimador de la colonizacién, en
él se acunaban monedas desde una posicion neutral y segura. Los fenicios
gaditanos depositaban alli sus fortunas y alli se almacenaban todos aquellos
articulos con los que se negociaba, no solo con la metrépoli oriental, sino
con las ciudades de lo que se ha venido en denominar el Circulo del Es-
trecho: Asido, Iulia Traducta, Baelo, Carteia, Malaka, Sexi, Abdera, Lixus,
Kouass, Tingis, Tamuda o Rusadir, las cuales formaban una tupida red de
relaciones comerciales herederas de la interconexién entre las orillas del
canal desde tiempos anteriores a la historia.

El lugar donde se administraron fortunas y haciendas, donde acudieron
emperadores y asaltantes, donde Santiago el Mayor intentd sin éxito resa-
cralizar el principal destino de peregrinacion del antiguo Mediterraneo; el
islote adonde acudio Manuel de Falla en un vapor de proa alta en busca de
inspiracion para su Atldntida inconclusa, hoy solo es un apaisado telén de
fondo donde se recortan atardeceres a la espera de que la arqueologia deje
de ser tan esquiva con un lugar donde solo brotan las palabras.






Mitos del fin de un mundo | 159

HESIODO, EL POETA DE LOS DIOSES

ederico Garcia Lorca, un poeta cuya raigambre clasica no suele ponerse

mucho en valor, tenia como libro de cabecera la Teogonia de Hesiodo en
una edicion bilingiie traducida por Luis Segala y dibujos de Juan Flaxman.
Su lectura despertdé una marcada afinidad por la cultura grecolatina. En su
temprana obra “Vision de Juventud” resalté con beneplacito que los héroes
clasicos fueron quienes lo animaron a tener abiertos los corazones hacia el
mar donde vivié Eros y de donde surgié Afrodita, ya que alli se encontraba
el olvido que no se olvida nunca, pues en los dioses griegos se escondia el
eterno licor de la vida.

Veinticinco afios mds tarde, en 1942, en su atenazante y solitario exilio
en Glasgow, Luis Cernuda publicé Ocnos. Desde un himedo desamparo
britanico, el escritor recordd con cierto despecho su infancia sevillana,
cuando el catolicismo impregnaba cierros, zaguanes y compases. Hizo
planear sobre su mente de nifio retraido y solitario el presentimiento de
una alegria ausente y cuestion6 doblegar la cabeza y santiguarse ante el
sufrimiento divinizado cuando en tiempos anteriores los hombres fueron
tan felices como para adorar, en su plenitud tragica, la hermosura. Su
fascinacion por la mitologia griega fue tal que lleg6 a considerar que en
ella estuvo el motor que provoco y orient6 cualquier aspiracion que en él
hubiera habido hacia la poesia.

La constante gravitacion hacia sugerentes aristas de la fabulacién clasica
ha generado historias, leyendas y mitemas que tienen su origen en algu-
nas teogonias que poseen mucho de titulos inicidticos, como la Biblioteca
Mitolégica de Apolodoro, la Teogonia de Jeronimo y Heldnico, el Papiro de
Deverni o la Metamorfosis de Ovidio. Sin embargo, ninguna de ellas ha
despertado tantas lecturas ni inspirado a tantos autores como la Teogonia
de Hesiodo.



160 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Escrita en el transito del siglo VIII al VII a.C., es consecuencia de un
tiempo en que la talasocracia minoica cretense habia dado paso al desarro-
llo de una oligarquia urbana en la Grecia continental, la cual tuvo en las po-
lis uno de sus componentes geograficos y sociales mas relevantes. Hesiodo
era descendiente de un grupo de eolios que emigrd a la ciudad de Cumas,
lo que explica las influencias asiaticas y orientalizantes detectadas en su
obra. Tras varios fracasos comerciales en el entorno de Esmirna, su padre
se trasladd con su clan a Beocia y en Ascra pasd el escritor el resto de su
vida, al cuidado de los ganados y las tierras familiares. Alli, en el triangulo
formado por el monte Parnaso, el lago Copaide y el golfo de Corinto, a la
sombra del monte Helicon, inici6 su labor literaria.

La geografia helena esta plagada de lugares con transfiguraciones miti-
cas; tanto el Parnaso como el Helicon son elevaciones que han generado
interpretaciones y lecturas de lo mds librescas. La falda oriental de este
ultimo estaba consagrada a las Musas y en ella se encontraban dos fuentes:
la de Aganipe, que inspiraba a quienes bebian de ella y la ya conocida de
Hipocrene, consecuencia legendaria de la afamada coz de Pegaso, el mitico
caballo con alas e hijo trasterrado de Medusa que convivia con las nueve
musas que le daban nombre al valle y a todo el entorno. Hijas de Zeus y
Mnemosine, estas eran unas ninfas de lo mas inspiradoras, pues se mani-
festaban en forma de suaves susurros en los oidos de quienes las invocaban.
En tan propicio lugar plagado de referencias miticas pastoreaba su ganado
Hesiodo y alli escribié una obra que dio forma a las deidades que provoca-
ron su inspiraciéon. Todo un ejemplo de interaccién reciproca.

La Teogonia es un poema compuesto por unos mil hexametros, un texto
didactico acerca del génesis y la genealogia de los dioses griegos. En él se
narra el origen del cosmos y el nacimiento de los primeros seres humanos,
por lo que posee un componente cosmogonico y otro antropogénico. He-
siodo describe a través de cuatro generaciones de dioses y sendos mitos
sucesorios un complejo arbol genealdgico cuyas ramas se entrecruzan,
los brotes se descabezan, los troncos se retuercen y forman un complejo
entramado con una finalidad de lo mas decidida. Padres suspicaces, hijos
resentidos, nietos vengativos, hombres y mujeres que son mucho mas que
hombres y mujeres simbolizan lo mejor y lo peor de unos seres humanos
que se reconocen en ellos. A la sombra inspiradora del Helicén, Hesiodo
nombra, define, organiza y cataloga a los simbolos que conforman la mi-
tologia helena. Cuenta de manera clara y didactica el origen del Cosmos
a partir del Caos, una entidad definida por un vacio prefiado de latencias



Mitos del fin de un mundo | 161

del que surgieron la tierra, el deseo y el inframundo, esto es: Gea, Eros
y Tartaro. A continuacién, narra la forma en la que el castrante Cronos
derroto a su padre Urano, lo que permitid el nacimiento de los Titanes y
su conversion en gobernante supremo, lo que provoco el estallido de un
conflicto entre antiguos y nuevos dioses por el control del Universo. En la
renombrada Titanomaquia, Zeus, divinidad de tercera generacion, se alzé
victorioso con la ayuda de sus hermanos y de otras deidades resentidas con
un antiguo régimen que tenia sus dias contados.

Hesiodo, el poeta de los dioses



162 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Gea, Urano, Cronos, Rea, Hestia, Poseidon, Deméter, Hades, Afrodita,
Titanes, Ciclopes o Hecatonquiros afloran en las paginas de Hesiodo con
una poco disimulada finalidad. En el intrincado arbol genealdgico de los
mitos griegos, Zeus siempre se destaca como sefor y dios supremo de su
olimpo. En un mundo plagado de tormentos y amenazantes sombras, las
fuerzas benéficas se encuentran siempre vertebradas a su alrededor y se
convierte en adalid en la lucha por el orden, en la baza capaz de estructu-
rar la teogonia griega. A partir de su figura se organizan las creencias; sus
premios y castigos se corresponden con reconocimientos y sanciones de un
mundo sistematizado y racional.

La intrincada urdimbre de la mitologia griega fue fruto de un complejo
proceso de aculturacion que se remonta a las aportaciones pre-helénicas de
la cultura minoica de Creta, donde la veneracién a la madre tierra era una
conjuncion de dos elementos antitéticos: el de la fertilidad y el del infra-
mundo. A partir del 1.600 a.C. los aqueos invadieron la Grecia continental
e implantaron una mitologia micénica que tuvo mucho de apropiacion cul-
tural de mitos indoeuropeos como Zeus y Hera y de otros orientales, como
la cananea Astarté, la asiria Ishtar, la egipcia Isis o la sumeria Inanna, que
dieron forma a la nueva Afrodita. Cuando Hesiodo escribi6 su Teogonia,
el pantedn heleno estaba configurado a partir de unas divinidades que el
escritor beocio se encargd de certificar con los oportunos marchamos de
calidad geneal6gica y moral, aunque algunos de ellos responden a intereses
algo alejados de las cimas olimpicas.

En la Teogonia no solo se pretendid explicar todo lo que escapaba al
conocimiento humano, sino que supuso una muestra de la sociedad y del
modo de entender el mundo de un pueblo que empezaba a sentirse parte
integrante en el complejo sistema de relaciones del Mediterraneo oriental.
Las nuevas polis se consideraban protagonistas de unos nuevos tiempos
donde el crecimiento yla expansion se veian relacionados con un mar al que
empezaron a perderle ancestrales pavores. El triunfo de Zeus que transmite
Hesiodo puede entenderse como antesala de tiempos mads racionales, como
fin de una mitica, aflorada pero primitiva Edad de Oro y también como el
inicio de otros donde eran necesarias actitudes mucho mas pragmaticas. A
diferencia de Homero, Hesiodo escribié para informar, catalogar y siste-
matizar, no para entretener y quizas por eso su Teogonia se ha convertido
en el texto fundacional de toda la cultura griega. En ella se rinde culto al
esfuerzo y al trabajo y aparece en estadios iniciales la mujer, aunque dotada
de una lectura negativa. Pandora, la primera mortal, fue creada por Hefesto



Mitos del fin de un mundo | 163

a instancias del todopoderoso Zeus como parte de un castigo divino una
vez que el rebelde e inquieto Prometeo decidi6 dotar a la humanidad del
don de poder prender el fuego. Se trata de una figura con indisimuladas
conexiones con mitologias posteriores, como el Génesis. También abundan
numerosos paralelismos con teogonias babilénicas como el Enuma Elish o
fenicias como las escritas por Filon de Biblos. Con ellas tiene en comun el
surgimiento del mundo a partir de una masa indeterminada, la sucesién de
generaciones de divinidades, los conflictos que se establecen entre ellas o
la lucha del dios vencedor contra otra deidad de naturaleza generalmente
acudtica.

Con la Teogonia, Hesiodo realiz6 un interesado ejercicio de aculturacion:
se sirvio de mitos orientales impregnados del prestigio de civilizaciones
fenicias, mesopotamicas y hasta sumerias y de un sustrato indoeuropeo
donde pretendid asentar las bases culturales de la nueva Grecia; sin em-
bargo, bien diferente es el tratamiento que se da en la obra a los mitos
occidentales. Los procedentes del extremo donde se erigian las estelas que
cerraban por poniente el mar que comenzaba a ser surcado por estas fechas
se caracterizan por un tratamiento bastante menos benévolo. Los lejanos
territorios del estrecho de Gibraltar se pueblan con Hesiodo de geriones,
ortros, cerberos, calirroes, medusas, eritiones y crisaores: gigantes, feroces
guardianes, seres desmesurados y monstruosos habitantes de un mundo
extremo hasta donde tuvo que llegar la labor civilizadora de Grecia, para
lo que la mitologia fue utilizada con intencién. Hasta el dios occidental por
antonomasia, Poseidon, pasé por el tamiz de una reinterpretacion helena
que lo hizo suyo con la eficacia de la mas racional de las planificaciones.

Hesiodo, poietés de divinidades, fue hacedor de caracteres, sistematiza-
dor de genealogias y manipulador de deidades. Con la Teogonia escribi6
una guia, manual y breviario de los origenes, mientras clasificé a sus ac-
tantes por orden de intervencion. También Hesiodo, poeta de los dioses
griegos, le mostro6 a Luis Cernuda una poesia rebosante de plenitud cldsica
y codiciada hermosura en los solitarios creptsculos de Glasgow.






Mitos del fin de un mundo | 165

EL INFRAMUNDO: UN FALSO DESALIENTO

Lasciate ogni speranza, voi ch’entrate. Este verso: “Abandonad toda
esperanza, aquellos que entran aqui” cierra contundente el texto que
coronaba la l6brega puerta del Infierno cuando Dante se decidié a atra-
vesarla acompaniado de Virgilio en los primeros compases de La Divina
Comedia. Dos poetas sin mas compaiiia que la amistad ni mas recursos que
la palabra decidieron cruzar un umbral siempre maldito por los siglos de
los siglos. Esta leyenda, que bien podia haber rematado la entrada de otros
inframundos mas cercanos como el de Mauthausen es santo y sefia del mas
aniquilador de los desalientos, de una frontera extrema entre la luz y la
oscuridad, que el ser humano ha tenido presente durante centurias. Cuan-
do el escritor toscano dejo a sus espaldas claridades apenas recordadas,
atraveso el quicio que lo llevo a las puertas de circulos infernales donde se
extendian bosques de suicidas, desiertos donde llovia fuego y llanuras de
hielo donde los traidores veian como sus impias lagrimas cortaban unas
pupilas que habian contemplado sartas de crueldades. Esta linde entre el
bien y el mal, entre la vida y la muerte, entre la luz y la oscuridad ha forma-
do parte del imaginario colectivo desde el principio de los tiempos como
juego de antitesis que ha dibujado el tablero en el que se han dispuesto las
piezas de muchas vidas. Dante lo atravesd en el inicio de un particular viaje
iniciatico que en la mayoria de las culturas se cierra con un punto final
que tiene mucho de geografico y cosmogoénico. El recorrido diario del sol,
simbolo de la luz desde el orto al ocaso, ha convertido su puesta en el lugar
donde se ha localizado la oscuridad, la muerte, la aniquilacién, un mundo
por debajo, un mundo al revés, la vuelta de todo un mundo, porque el
destino es siempre volver.

Los antiguos egipcios rendian culto a Ra, divinidad solar que cada ano-
checer arribaba en barca al Inframundo o Duat, donde era recibido por



166 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Osiris, sefnor de los Occidentales, que era como se conocia a los fallecidos.
Amentit fue otra diosa vinculada a las necrépolis erigidas a poniente del
Nilo, espacio donde se acogia a los difuntos. Conocida como la Diosa
del Oeste, habitaba en un frondoso arbol al borde del desierto y siempre
dirigia la mirada hacia la puesta de sol, donde se localizaba la entrada al
lugar por donde el dios solar iniciaba cada dia su viaje de retorno desde
el crepusculo. Vivia donde el astro se ponia y donde se ubicaba la entrada
del Inframundo, ya que su labor era ofrecer alimentos y bebida a los recién
fallecidos antes de iniciar su viaje eterno.

En la cultura babildnica, desde mediados del segundo milenio a.C., el
Inframundo estuvo localizado en el extremo occidental. En Ugarit, in-
mersa en el ciclo badlico, se tenian bien presentes dos montanas que se
alzaban en los limites de la tierra. Consideradas como simbdlicas puertas,
se ubicaban en un mitico poniente, el punto donde se ocultaba el sol. Plani-
cies desmedidas y montafias imaginadas de tan lejanas tuvo que atravesar
Gilgamesh para conjurar la muerte de su amigo Endiku y se desplazé hasta
extremos occidentales en otro viaje sin fin hacia donde el sol se ponia cada
noche hasta llegar al final, a un lugar limite y maravilloso, lleno de drboles
cargados de alhajas. Desde alli cruzo el altimo mar hasta encontrarse con
Utnapishi, superviviente de legendarios diluvios, tras desatender la ayuda
de dos gigantes de piedra a modo de estelas, unicas criaturas capaces de
cruzar las aguas de la muerte, aguas intocables donde los reflejos confun-
dian y las formas se invertian. Tuvo que utilizar mas de un centenar de
remos para alcanzar un apartado destino donde no consiguio la ansiada
inmortalidad perseguida y regresé con la fugaz recompensa de una efimera
planta acuatica.

Al Inframundo occidental viajaron Inanna e Ishtar en busca de anhelos
imposibles, pues en occidente tenian los fenicios metas y destinos que
dieron sentido a sus vidas y haciendas. Para los semitas, el estrecho de
Gibraltar era puerta y umbral, acceso desde donde se vislumbraba un mar
amenazador pero opulento, donde comenzaba un desconocido universo:
otra forma de entender el Inframundo, que desde milenios ha atraido a la
par que ha despertado el mas inveterado de los temores. Por eso, la figura de
Melkart se convirtié en icono de navegante y civilizador. Hay quien piensa
que los grandes templos atldnticos a ¢l advocados fueron metaféricos hitos
finales del mundo de los vivos. Tanto Lixus como Gadir eran frontera y
lugar sagrado, donde el dios fenicio ejercia el rol colonizador, lenitivo y
controlador de un paso con tantas estrategias.



Mitos del fin de un mundo | 167

El Inframundo, un falso desaliento

Los griegos fueron los que le dieron la forma clasica a este espacio liminar.
Homero situé en la Odisea el Inframundo mas alla del horizonte occiden-
tal, en las “orillas del Océano profundo”, desde donde estaban cercanos los
dominios del Hades. Fernando Sanchez Dragd llego a considerar el poema
homérico como todo un libro de los muertos donde un simple mortal se
convirtio en superviviente de tempestades, burlador de ciclopes, vencedor
de lestrigones y protagonista de un viaje iniciatico en el que a lo largo de
siete afos descendi6 a los infiernos, resistio la llamada de la carne y regreso
a su punto de partida convertido en un ser mitico, superior y justiciero.
Todo un ejemplo de superacion de peligros, vencimiento de calamidades,
renuncias, sacrificios, laberintos superados y muertes metaféricas para lue-
go resucitar en la linea de la mas imitada de las iniciaciones. Sin embargo,
fue Hesiodo quien mejor describi6 la geogratia del Inframundo, lugar de
la muerte pero también del inicio de la vida. En su particular génesis, el
escritor beocio consider6 que, a partir del Caos, surgieron en los estadios
iniciales la Tierra, el Deseo y el propio Inframundo. Ubicado al final de un
territorio de anchos caminos, se perfilo como un espacio tenebroso, domi-
nio del Erebo y de la negra Noche, conjuncién caética que personificaba
la oscuridad y las sombras que acabaron habitando en todos los rincones
y agujeros del mundo. Las densas nieblas y la l6brega negrura del grafito
rodearon los bordes que enmarcaban la existencia y se extendieron por las
sombrias capas subterraneas. Era un lugar caracterizado por unas puertas
antitéticamente brillantes, con hieraticos umbrales de bronce asentados
sobre teltricas raices sin fin. Al otro lado del penumbroso Caos habitaban



168 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Titanes y Hecatonquiros, como los hermanos Briareo, Coto y Giges, alia-
dos de Zeus, que ocupaban una inmensa mansion en las fuentes del océano
occidental, de la que no podian salir, ya que otra divinidad de occidente,
Poseiddn, la dot6 de infranqueables puertas broncineas y la roded de altos
muros que la convirtieron en inexpugnable. Se trata de la descripcion de
un lugar donde habitaban personajes aliados en condiciones de cautiverio
y rodeados de un espacio dantesco: una tierra parda, un nebuloso tartaro
y un yermo mar que hasta los dioses aborrecian; todo otro cumulo de
antitesis.

Para la perspectiva helena, el Inframundo era un lugar oscuro, tenebro-
so, subterraneo, el espacio opuesto a las elevadas claridades del Olimpo.
Ausente de luz y forma, alli reinaba la confusion y el olvido sin orden, for-
ma o determinacion alguna. Se acabd convirtiendo en el término general
para referirse al reino de los muertos. Para el imaginario griego, tras el
fallecimiento, la psique o esencia del individuo se separaba del cuerpo y
era transportada hasta alli. En las referencias homéricas, los fallecidos se
agrupaban indiscriminadamente y soportaban una post-existencia som-
bria, aunque a partir de Platén se inici6 un proceso de criba atendiendo a
sus cualidades morales en vida. Ubicado en la periferia del mundo, cerca
de los confines del Océano, era el espacio sin retorno donde acababan las
almas de los difuntos, insustanciales, vagando sin determinacién alguna.

La relacion del Inframundo con el extremo occidental del mar y con los
umbrales del Océano ignoto se mantuvo en siglos posteriores. El apostol
Santiago, verdadero semidiés de la mitologia hispano-cristiana, fue tortu-
rado en Jerusalén, aunque su cadaver acab6 transportado en otro mitico
viaje sin retorno hasta las proximidades de Iria Flavia, donde dio origen a
nuevas peregrinaciones aun vigentes hacia la puesta de sol tras campos de
estrellas.

La embocadura del Estrecho no ha perdido el caracter de espacio li-
minar, Gltima frontera, lugar relacionado con atévicos inframundos que
permanecen larvados y con asentadas raices que el tiempo ahonda y pro-
fundiza. Para los navegantes antiguos era espacio final, mas alla del cual se
extendia una ignota extension liquida, inacabable e inabarcable. Surgieron
nombres como Mar de Afuera, Mar Exterior, Mar Grande, que despertaron
ancestrales terrores ocednicos como los que recogié Rufo Festo Avieno,
el primero en describir con meticulosidad de poeta las costas del sur de
Hispania. El temor a la ausencia de vientos, la espesura y quietud de las
aguas, paralizadoras algas, bajios de la costa y fieras y monstruos marinos



Mitos del fin de un mundo | 169

dibujaron una sarta pavorosa de peligros como el aterrador pulpo gigante
de Carteia, descrito por Plinio, siguiendo las observaciones de Luculo,
procdnsul de la Bética.

Territorio donde la toponimia muestra larvados avisos del inframundo
occidental que aflora sutiles boqueadas desde la garganta de Valdeinfierno
o la sierra de Fates, cuyas consonantes no son capaces de borrar el ori-
gen etimoldgico del dios olimpico que dominaba subterrdneos recovecos
relacionados con rios leteos y lagunas estigias. Espacio de viajes unidirec-
cionales siempre de ida, donde la vuelta estaba prohibida por severas leyes
que el ser humano siempre ha tenido como reto burlar, desde las almas
quevedescas capaces de vivir amores constantes mas alla de la muerte a
otros poetas como Dante quien, después de descender al infierno acompa-
flado de Virgilio y traspasar el aviso donde se obligaba a abandonar toda
esperanza, fue capaz de transgredir normas, superar sus nueve circulos
concéntricos, los siete del purgatorio y los nueve del paraiso hasta alcanzar
con la amada Beatriz L ‘amor che move el sole e [ altre stelle. Regreso a la
brillante luz del ultimo cielo que mueve el sol y el resto de estrellas en un
eterno retorno como el de Perseo, Orfeo, Hércules o Ulises, pues la vida se
empefa constantemente en volver.






Mitos del fin de un mundo | 171

EL TARTARO, LA PRISION DEL FIN DEL MUNDO

xisten mitos que se solapan, superponen, encubren sus aristas hasta

fusionarse en palimpsestos de ideas y relatos, conceptos y fabulas que
entretejen vaporosos tejidos que no admiten la tension de bastidor alguno.
El Inframundo, el Tartaro y el Hades comparten imprecisas lindes, oscuras
localizaciones y variopintas referencias, aunque responden a particulari-
dades diferentes que van de la ambigua generalidad del primero, el lugar
clasico de los muertos con el que se asocia al Hades y el Tartaro como
prision del fin del mundo, aunque cualquier reduccionismo es una forma
de empobrecimiento.

El hispano Gayo Julio Higinio no solo fue responsable de la Biblioteca
Palatina de Roma, sino el escritor que mejor supo describir el perfil de
Tartaro, divinidad primaria, hijo de Gea y Eter y padre de toda una proge-
nie de seres monstruosos relacionados con el extremo mas occidental del
actual Mediterraneo. Concibid a una estirpe formada por Tifén, Equidna,
Campe y una pléyade de Gigantes, seres desproporcionados y salvajes go-
bernados por Eurimedonte desde su morada en el mas lejano oeste. Junto
con los Ciclopes y los Lestrigones, eran considerados por Homero como
un linaje autéctono erradicado por los dioses por culpa de recurrentes y
autoritarias insolencias. La triada fraterna formada por Tifén, Equidna
y Campe formaba un inefable grupo de seres occidentales que rayaba el
malditismo y que casi nadie pronunciaba en voz alta, ya que simbolizaban
la mas sutil concentracion de crueldad. Tifén y Equidna concibieron a dos
guardianes de intraspasables puertas que se convirtieron en iconos de su
funcion: Cerbero y Ortro; Campe fue despiadada carcelera del legendario
presidio.

Para la mitologia helena, el Tartaro fue tanto una deidad como el espacio
donde se asentaron sus dominios, cuya existencia procede del principio



172 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

de los tiempos. Se consideraba como un pozo o inmensa sima de una
profundidad proverbial que superaba incluso a la del Hades. Hesiodo, des-
bordando cualquier desmedida hipérbole, llegd a escribir que si se llegara a
precipitar un yunque de bronce desde el cielo, necesitaria la suma de nueve
dias para alcanzar la tierra y tardaria nueve dias mas en caer desde ahi
al Tartaro. En La Iliada se recoge la opinion coincidente de Zeus, quien
consideraba que estaba tan por debajo del Hades como la Tierra lo estaba
del cielo. Al ser un espacio profundo y alejado de la claridad solar estaba
rodeado hasta por tres capas de la noche que rodeaban un inmenso muro
de bronce que lo envolvia y lo convertia en inexpugnable. Homero realizd
una descripcion de tan miticas profundidades, en un ejercicio de geografia
imaginada del polo opuesto al locus amoenus: un dominio amurallado de
sombras circunvalado por una oscura bdveda celeste, con un monticulo en
el centro y un pasillo de tierra por donde circulaban tenebrosas corrientes
acuaticas. Tierra, cielo y agua se acompafiaban en su inmensidad de una
oscuridad omnipresente. El hecho de que cielo, mar, tierra y Tartaro com-
partieran un territorio imaginado y temido, sugiere que emanaba de una
fuente elemental comun, cercana a lo que Aristdteles consideraba como un
primer principio fisico del que se acababan generando todos los demas.
Platon pensaba que en la base del Tartaro se encontraba la corriente de
agua mas caudalosa del orbe, la circular del rio Océano, identificada con
la occidental del Atlantico. En La Eneida, Virgilio lo definié como un in-
menso abismo que se sumergia en la oscuridad una distancia doble a la que
recorre la mirada si alza los ojos hacia la etérea boveda celestial del Olimpo.

El territorio definido por semas que lo caracterizaban como l6brega y
desmesurada prision fue de los primeros tratados por la cosmogonia grie-
ga. No resulta descabellado considerar que el concepto de reclusién puede
resultar anterior al de libertad.

Urano, el dios primero y primordial, el personificador del Cielo fue
descendiente directo del primitivo Caos y de Gea, quien lo concibié de su
propio ser “sin mediar grato comercio”. Urano, el primer representante de
unos dioses pre-olimpicos, concibié con su madre y esposa a un hetero-
géneo y dispar conjunto de divinidades de lo mas peculiar: Océano, Ceo,
Crio, Hiperidn, Japeto, Tea, Rea, Temis, Mnemosine, Febe, Tetis y Crono
formaron la larga ndmina de la primera generacion de Titanes, a los que se
afladieron los Ciclopes y los tres Hecaténquiros: Coto, Giges y Briareo, los
cuales crecieron fuertes, hermosos y altivos en el extremo occidental de un
mar cuyo estrecho o puertas fueron nominadas por primera vez con el to-



Mitos del fin de un mundo | 173

poénimo de este ultimo. Si leemos la Biblioteca Mitolégica, Apolodoro narra
que Urano arrojd a sus primogénitos, los Ciclopes y los Hecaténquiros, a
las profundidades del Tartaro, irritado por su fortaleza y buena disposi-
cién. Este cruel encierro desperto la compasion de su madre, Gea, quien
comenzd a maldisponer al resto de sus hijos con su padre. Hesiodo, en su
Teogonia, narra con especial detallismo cdmo Cronos aceptd el encargo
materno de castrar a su padre con una hoz que ella misma le proporcioné
y con la que lo atac6 cuando yacian juntos. De la sangre surgida brotaron
los Gigantes, las Erinias y las Melias y de la espuma provocada por el lan-
zamiento de los genitales, Afrodita. Tras la castracién, Urano maldijo a su
hijo Crono, que lo sucedi6 y protagonizé una historia llena de recurrentes
paralelismos. Tras derrotar a Urano, Crono volvio a encerrar en el Tartaro
a sus hermanos los Hecaténquiros y los Ciclopes, a quienes temia y los
dejo6 bajo la custodia de la terrorifica Campe. Temiendo la maldicién de su
padre, devor6 a sus cinco primeros hijos: Deméter, Hera, Hades, Hestia y
Poseidon. Al nacer Zeus, su madre le salvd la vida y tras hacerse hombre
oblig6 a su padre a vomitar a sus hermanos y liber6 del Tartaro a sus tios
los Hecatonquiros y los Ciclopes, que lo ayudaron en la Titanomaquia, el
enfrentamiento entre Zeus y Cronos que concluyé con la victoria de la
nueva generacion de dioses: los Olimpicos que acabaron con los Titanes.
El triunfante Zeus recluy6 en el Tartaro al perdedor Crono y a un buen
numero de sus aliados titanes como Menecio, Japeto o Arce y mandé que
custodiaran sus puertas unos personajes muy relacionados con el entorno:
los Hecatonquiros. Otras divinidades conocieron las penalidades del encie-
rro tartarico, como el monstruo Tifén, el titan Ofidn o su esposa Eurinome,
y alli penaron sus culpas delincuentes y asesinos de la mas variada calaia
y condicion como el ladrén Sisifo, el asesino Ixion, el parricida Tantalo,
el perjuro Pandareo o las cincuenta Danaides, acusadas de matar a sus
respectivos esposos la noche de bodas.

El renombrado centro penitenciario donde tantas figuras miticas ex-
piaron sus delitos, venganzas y traiciones estaba localizado en tierras de
poniente, en el patio trasero de las tierras de poniente. Homero lo situo en
el extremo mas occidental; un mas alld subterraneo en el oeste mas lejano,
donde fluia el mar Océano, en el extremo opuesto al levante y la aurora,
el sitio donde residian el ocaso y las tinieblas. Virgilio lo emplazé en la
orilla mas lejana, junto al Océano profundo, junto a los bosques sagrados
de Perséfone, junto a elevados chopos y sauces que solo ofrecian finebres
frutos. Era un lugar geograficamente antitético, pues alli coincidian el dia y



174 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

la noche, la tltima luz del sol y la oscuridad de un crepusculo antesala de la
claridad del alba, el espacio donde mas cerca se encaraban la iluminaciéon
con la penumbra.

El Tértaro, la prisién del fin del mundo

La aceptadalocalizacidn de esta inveterada prision del lejano oeste donde
confluian el cielo, el mar y la tierra ha despertado en algunos una sugerente
asociacion etimoldgica con Tartessos. Se ha identificado el rio homénimo
con uno de los que fluian por el mitico Tartaro en un intento de dar forma a



Mitos del fin de un mundo | 175

un espacio informe, aunque en este caso la formalizacion ha tenido mucho
de legendaria.

Entre los siglos XV y XIV a.C,, las culturas orientales tuvieron cono-
cimiento del vasto potencial estratégico y economico que albergaba el
territorio del estrecho de Gibraltar y resulté de lo mas previsible que las
civilizaciones del este realizaran un complejo y elaborado proceso de siste-
matizacion cosmoldgica y cosmogonica de un espacio apartado y extremo
que fue perfilindose como lugar liminar, como puerta o paso entre dos
mundos: el conocido y el desconocido, el de los vivos y el de los muertos, el
humano y el sobrehumano. Desde los primeros viajes de Coleo de Samos
a Tartessos, los griegos saturaron de referencias miticas un espacio al que
dirigieron sus naves, sus miedos, sus afanes e intereses. El territorio se vio
reafirmado por mitos inspirados en realidades, leyendas y paisajes autoc-
tonos que sufrieron la transformacion metaférica de una aculturacion que
tuvo mucho de didactica, interesada y pragmatica. Antes de que la pers-
pectiva helena se desplazara hacia otras lineas costeras mediterraneas y se
produjera un proceso de orientalizacion del sustrato mitico occidental, el
distante apartamiento de un canal escoltado por altivos bloques de caliza
abiertos a un océano inabarcable e inmenso, lo convirtié en término real
a partir del que se gesté un imaginario fin del mundo donde no era des-
cabellado ubicar hiperbdlicos abismos e inalcanzables vacios, el mejor de
los perfiles para localizar apartadas prisiones donde cualquier intento de
fuga resultaba imposible. Con su constante perseverancia, el ser humano
ha seguido erigiendo mucho mas reales tartaros en la californiana isla de
Alcatraz, en la colombiana Gorgona, en la Isabela de las Galdpagos, en la
isla del Diablo de la Guayana o en la apartada y extrema Ushuaia, donde se
instituyé durante décadas el muy tangible penal del fin del mundo en las
apartadas soledades de la Isla Grande de la Tierra del Fuego.

Humus, cielo, llamas y agua, elementos fundamentales y antitéticos
que conforman la vida, su desventura y sus conjuntos, prisiones reales o
metaféricas que acompanan al ser humano desde antes incluso de una
generalizada conciencia de libertad.






Mitos del fin de un mundo | 177

EL DESTINO OCCIDENTAL DE HADES Y PERSEFONE

Occidente fue en la antigiiedad sinénimo de un omnipresente destino. Los
griegos saturaron de significado y mitos la region extrema de poniente,
lugar de residencia de figuras iconicas como Atlas, Geridn, Briareo; otras
monstruosas como Equidna, Medusa, Ortro, Cerbero; otros fueron dioses
primordiales como Océano y su esposa Tetis, personificacion de todas las
aguas del mundo, cuya desmesurada descendencia estuvo formada por las
tres mil ninfas fluviales, las tres mil Oceanides y las Néfelas, o deidades de las
nubes. Pero también fue desde época inmemorial el lugar donde se ubicaba el
Hades: la tenebrosa, oscura, apartada y occidental region subterranea adonde
se debian dirigir los muertos, el fin y el destino de cualquier existencia.

Cuando los griegos continentales tuvieron que embarcarse en un mar
temido pero imprescindible para expansiones y comercios, incorporaron a
su tradicién mitica leyendas y apuntes que permanecian agazapadas desde
un pasado remoto que tuvo sus origenes en los Siglos Oscuros y en el isle-
fio periodo Micénico, cuando a las costas cretenses llegaron las primeras
referencias de un fopos occidental que despertaba una sucesion de antité-
ticos palpitos: la hiperbolica lejania iba de la mano de vastas superficies
oceanicas donde no habia control ni medida; brumas inacabables, piélagos
inacabables, ocasos inacabables; el escenario simboélico donde ubicar un
mas alla apartado y tétrico, donde desterrar el tema tabu por excelencia, el
de la muerte. Sin embargo, era también un lugar fértil prefiado de riquezas:
caudalosos cauces, frondosos bosques, feraces tierras, pesca abundante,
ganado abundante y, sobre todo, un subsuelo generoso en metales, que
convirtié para muchos en irreprimible el viaje a un territorio donde la vida
y la muerte se daban la mano como en ningtn otro.

Al principio, el extremo occidental del Mediterraneo apenas fue hollado
por expediciones orientales. Alli Homero situ6 al Hades a cuenta del largo



178 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

desplazamiento de Odiseo, que sent6 las bases literarias del viaje transgre-
sor por excelencia, el que traspaso las lindes del mas alld para establecer
imposibles didlogos con los difuntos, como los que Eneas entabl6 con la
despechada Dido o con el paternal Anquises sin necesidad de mas mediums
que los aportados por el utillaje libresco.

El destino occidental de Hades y Persefone



Mitos del fin de un mundo | 179

Fue necesario inventar un mundo de los muertos para poder entender
mejor el mundo de los vivos. Y se inventd lejos, muy lejos: donde el sol se
ponia mas alld de todos los meridianos conocidos, en un lugar donde la
vida y la muerte se solapaban y que era preciso domenar.

Hades fue el primogénito de Cronos y Rea, conyuges de preclaro lina-
je pertenecientes a una primera generacion de dioses que no llegaron a
conocer las mieles del Olimpo. Infanticida compulsivo, Cronos devoré a
todos sus hijos nada mds nacer, hasta que la astucia de Rea logr¢ salvar al
menor, Zeus, que se vengo del padre, obligandolo a regurgitar a todos sus
hermanos, quienes formaron frente comun ante sus antepasados en la Tita-
nomagquia. Tras su victoria, los tres varones se sortearon la pingtie herencia.
No se trat6 de un reparto equitativo, ya que Zeus se reservo el dominio de
los cielos dejando para Poseiddn el de los mares y para Hades el subsuelo y
el Inframundo. Este tltimo no debid de aceptar de buen grado el reparto,
ya que las condiciones no eran precisamente apetecibles. El territorio sobre
el que debia reinar provocaba generalizados desapegos. Como jefe supre-
mo del espacio adonde eran enviados los muertos, su funcion era impedir
su salida, asi como la entrada de cualquier individuo vivo a deshora. La
suerte lo convirtié en guarda del lugar adonde desembocaban los pasos de
todos los humanos, un lugar tan tabi como su nombre. Aides significaba en
griego clasico “el que no es visible”, oculto, incorpéreo, inmaterial y aparta-
do como la muerte misma. Su figura y su nombre se vieron envueltos por
capas de supersticiones que camuflaron su antropénimo con eufemismos
como Polidegmon, “el hospitalario” o Euboleos, “el que da sabios consejos”,
en todo un ejercicio de temerosas mascaras. También era conocido como
Plouton, “el rico”, pues en las profundas cavidades subterraneas yacian co-
diciadas vetas de metal que convertian en atrayentes el lébrego subsuelo,
una ultratumba prenada de riqueza, como la que atesoraban los territorios
de lo que luego fue Hispania.

Ademas de un casco que le proporcionaba la invisibilidad mas opor-
tuna en acciones comprometidas, poseia toda una sarta de atributos que
conformaron un icono de lo mas lugubre: disponia de un carro oscuro,
tirado por cuatro yeguas negras inmortales; portaba las llaves del Hades y
las escasas representaciones artisticas que se realizaron de él en solitario lo
muestran hierdtico y serio, sentado sobre un trono de ébano y acompafiado
de Cerbero, fiel custodio de su reino. De edad madura, espesa barba, agita-
da cabellera y acentuada adustez, su figura transmitia severidad y fortaleza
tras capas de oscuridad: negras caballerias, negros carros, negros cipreses



180 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

acentuaban el simbolismo tétrico del monarca de las sombras. Sin ser la
divinidad de la muerte —asociada a Tdnatos en la mitologia helena- su do-
minio sobre el reino de los difuntos hizo de él una figura finebre, luctuosa
y siniestra que enmascard un natural justo, una proverbial imparcialidad
borrada casi por interesados velos. De caracter mas pasivo que malvado,
cumplié con su papel de estricto vigilante de las puertas de un territorio
que fue denominado con su nombre. No intervenia directamente hasta que
alguien traspasaba el umbral transgrediendo normas que tenian el rigor
de lo inviolable. Ejerci¢ el rol del funcionario eficaz e inflexible e impidi6
pasos indebidos. Su furor adquiria caracter mitico cuando se producia
alguna transgresion en el transito. De hecho, las excepciones tuvieron un
caracter de verdadera singularidad, pues solamente héroes como Heracles,
Odiseo, Orfeo, Teseo o Eneas se atrevieron con el Inframundo en viajes de
ultratumba que tuvieron mucho de literarios, desde Homero a Virgilio o
de Dante a Lope pasando por Fénelon. Estos viajeros dialogaron con los
muertos y describieron la geografia mitica de un Hades sobre el que rei-
naba quien le dio nombre. Tras atravesar los Campos Asfédelos y llegar a
un Erebo donde se encontraban los antitéticos lagos Lete y Mnemdsine, se
arribaba al palacio del primogénito de Cronos, donde se sentaban los jue-
ces del Inframundo: Minos, Radamantis y Eaco. Atendiendo al veredicto,
los muertos regresaban a los Asfédelos si no eran virtuosos ni malvados,
descendian al Tartaro a penar sus culpas o se instalaban en el Elisio a gozar
de su bondad.

Barrera infranqueable de Occidente, la ubicacién del Hades en el en-
torno del Estrecho viene sugerida por topénimos como la sierra de Fates,
enclaves como Valdeinfierno, lagunas como la Janda, hoy desecadas, o
ganados de reses retintas que el dios tenia pastando en las inmediaciones
de laisla de Eritia, vigilado por Menetes, otro legendario mayoral que avisé
a Gerion del robo que maquinaba Heracles a otra ganaderia vecina de estas
dehesas de poniente.

A pesar de sus proverbiales riquezas, Hades estaba condenado a la so-
ledad con mayusculas del vigilante, al destierro del monarca a un lugar
intraspasable. En la l6brega antesala de la muerte era dificil relacionarse
con los vivos. Afrodita se apiadd de él y envid a Eros para que le avivara el
deseo amoroso. A través de una grieta pudo adivinar la figura de su sobrina
Perséfone, hija de Zeus y Deméter, diosa de la agricultura e icono del ciclo
vivificador de la vida y de la muerte. La joven doncella recogia flores junto
a algunas ninfas en un prado de lo mds ameno cuando Hades la rapt6 y



Mitos del fin de un mundo | 181

la condujo a sus dominios subterraneos. Deméter, al echar en falta a su
hija, pasé de la preocupacion a la cdlera cuando fue informada por Helios
de su estancia en tan desasistidos aposentos. Su enfado alcanzé estadios
miticos y su desesperacion de madre agraviada la llevé a descuidar su as-
pecto y funciones. Sus cabellos se desgrenaron y los campos se agostaron;
la tierra se volvio tan improductiva que el propio Zeus, alarmado, intentd
mediar en el conflicto. Las versiones difieren acerca de lo sucedido bajo
tierra: unas defienden la tesis de que Perséfone se vio obligada a aceptar
los requerimientos de Hades, mientras que otras consideran que acepto
de buen grado un ofrecimiento de matrimonio que la convertiria en sefio-
ra, reina y duefa del Inframundo. Cuando Hermes acudié en su rescate,
Perséfone habia probado los tentadores y magicos frutos de una granada,
con los que se vio atada al reino subterraneo; ante esta tesitura, Zeus optd
por una solucion salomoénica: la joven pasaria seis meses con su madre en
el mundo de los vivos y otros seis con Hades en el de los muertos, con lo
que se configurd la lectura mitica de las dos grandes estaciones climaticas
mediterraneas, caracterizadas por dos ciclos: uno de germinacién y sazén
veraniega y otro de agostamiento e infertilidad invernal.

Perséfone es diosa de origenes antiguos, casi neoliticos, retomados por
la civilizaciéon minoica. Es una divinidad llena de contrastes: fragil doncella
en el reino de los vivos y férrea reina en el de los muertos, donde se apiad6
de Orfeo, Protesilao y Psique; su relacion con Deméter, diosa de la vida, las
convirtié en epicentro de los oscuros e inquietantes Misterios Eleusinos,
ritos iniciaticos donde la vida y la muerte eran algo mas que términos
antitéticos. Fue una mujer que traspaso barreras prohibidas y tuvo en sus
manos el poder de la transformacion y la regeneracion. Representada por
Bernini o Luca Giordano como joven atractiva en manos de un omnipo-
tente y raptor Hades, también fue reflejada en el Pinax de Locros como
paritaria consorte de un opulento y bien avenido matrimonio regido con
eficiencia.

Tanto Hades como Perséfone llegaron a Occidente obligados y tuvieron
en Occidente su comun destino, aunque la ambivalente diosa pudo regresar
a sus origenes para reiniciar un camino recurrente de ida y vuelta, metafora
pura de la existencia humana.






Mitos del fin de un mundo | 183

LA LAGUNA ESTIGIA Y EL ULTIMO VIAJE

ay quien considera que hoy en dia la muerte es una anomalia impensa-

ble y que solo poseen legitimidad simbdlica los fallecimientos violentos
alentados por una sociedad donde prima la liquida superficialidad del es-
pectaculo. Cada vez poseen menos valor los decesos cotidianos, que parecen
inocuos y los alejamos de unas vidas programadas solo para ser vividas. Los
rituales mortuorios parecen ajados vestigios de tiempos pasados y el dia del
ultimo viaje, cuando esté al partir la nave que nunca ha de tornar, es apenas
un inspirado verso al que se le supo poner musica con acierto.

En épocas anteriores, la muerte no era un punto final tabt; permanecia
presente como advertencia, como forma de honrar a los antepasados, como
tematica inspiradora de un buen nimero de mitos.

El territorio donde se ubicaron los vastos e ignotos pagos del mas alla
tenfa mucho de simbdlico y geografico. Desterrado a los confines occiden-
tales del mundo, fue concebido, descrito y dibujado como un lugar tene-
broso y funebre, donde la incomoda neblina de lo indefinido constituia el
germen de un espacio amalgama de todos, ambiguo, una marisma fétida
donde confluia lo menos atrayente de un marco que fue considerado por
muchos como la antitesis del locus amoenus.

Mas que con el fuego, el ambito infernal se relacioné en tiempos pri-
migenios con el agua. Hesiodo, con una terca querencia hacia los liquidos
cosmogonicos, puso de manifiesto el papel del elemento acuatico como
hilo conductor en una estructura cosmica tripartita formada por un mun-
do superior, otro terrestre y el Inframundo. Los mares, lagos y corrientes,
tan abundantes en pagos occidentales, fueron factores que vertebraron un
espacio que los mitos dieron forma.

Una serie de rios tejian una intrincada urdimbre acudtica en los tenebro-
sos confines del Inframundo: el Cocito, el Flegetonte, el Lete, el Aquerontey



184 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

el Estigia, que hacian referencia respectiva a las lamentaciones, la curacion,
el olvido, la afliccion y el odio. Discurrian por meandricas cuencas que
convergian en una laguna que tomo¢ el nombre del ultimo cauce, marcador
de las lindes entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Ademas de
corriente natural, Aqueronte fue una divinidad castigada por Zeus tras atre-
verse a proporcionar liquido para que bebieran los Titanes en la lucha que
tuvo lugar en los venerables bosques tartésicos. La ira de Zeus lo convirtio
en rio del Inframundo, una ancha corriente que nacia en el territorio mas
occidental de los mortales y, tras un serpenteante recorrido, desembocaba
en un lago sin salida al mar. A su vez, Estigia era una ninfa oceanide que du-
rante la Titanomaquia tomo partido por el bando opuesto y fue la primera
en ofrecer su ayuda a Zeus. Agradecido, hizo que su nombre fuese sagrado.
Cuando los dioses lo invocaban en sus juramentos, Iris llenaba una copa de
oro con su linfa; quien lo hacia en falso sufria el castigo de la pérdida de voz,
por lo que su figura acab6 poseyendo una lectura de lo mas negativa. Tradi-
cionalmente, sus humores eran descritos como oscuros, pantanosos, rebo-
santes de almas en pena y voces malhadadas. Sus aguas eran nauseabundas
y malolientes y un solo sorbo producia la muerte inmediata. Sin embargo,
nunca tuvieron una interpretacion monosémica, ya que mantuvieron un
cardcter magico: la capacidad de convertir en invulnerable a aquel mortal
dispuesto a empaparse de un liquido tan poco apetecible. Tetis, ninfa del
mar y nieta de una titdnide homdnima esposada con Océano, bafi6 a su hijo
Aquiles en este rio tan poco apetecible y estuvo marcado por la protecciéon
salvo la zona de los talones por donde su madre lo sujet6 para sumergirlo.
Alli acerto la flecha de Paris dirigida por un envidioso Apolo en una guerra
oriental que también tuvo relacion con las tierras de poniente.

Entre lucios y limos, caflos y marismas, rios y esteros, la figura del bar-
quero sobresale en el ambito lagunar que ejercia de frontera occidental del
mundo. De oscuros y anfibios origenes, Caronte es una divinidad pre-olim-
pica con un indisimulado poso de primitivismo inspirado en el conductor
de la nave de los muertos en el mas antiguo Egipto. Las primeras menciones
griegas se remontan a la Miniada, un apdcrifo texto adjudicado a Homero,
que inspird a Luciano a la hora de pergefar la figura del personaje dedicado
a cruzar la Estigia. Transportaba a los muertos a la otra orilla de un cauce
del que adquirié su antropénimo en una ceremonia de confusiones donde
los rios que no iban a dar a mar alguno dibujaban la confluencia con una
laguna que pronto adquiri6 el valor simbdlico de limite, umbral del que ya
no se volvia, punto final de un viaje sin retorno que muchos llamaban vida.



Mitos del fin de un mundo | 185

La Laguna Estigia y el ultimo viaje

Caronte, hijo de divinidades nocturnas, estuvo predestinado desde su
nacimiento a una tarea simple, pero repetitiva hasta la recurrencia mas
infinita: como barquero del Hades cumpli6 su oficio con una dedicacién
digna del mayor reconocimiento por parte de sus superiores: guiar diligen-
temente las sombras errantes de los difuntos desde la orilla de los vivos a la
de los muertos. Como fiel cumplidor de los designios divinos, se encargaba
de cobrar las tasas de un desplazamiento obligatorio pero no gratuito: el
difunto que no tuviera los 6bolos necesarios para adquirir el billete de ida
debia vagar durante cien afios por los agrestes andenes de la marisma. De-
masiado tiempo para una espera.

De tanto tratar con los muertos, a Caronte se le acab6 asociando con la
muerte misma y su aspecto envejecié mostrando los peores signos de la de-
cadencia humana: largas barbas descuidadas, cabello ralo, aspecto enjuto,
desalifio indumentario y un caracter cada vez mas agrio fue marcando un
icono que era representado solo sobre una inestable barca, sin remos, sin
mastiles, sin timon, con el largo garfio de los conductores de embarcacio-
nes habituadas a navegar por los bajios y los paisajes lagunares. Virgilio lo
describié como un viejo negligente; Dante como el guardian mas adecuado
del quinto circulo infernal, donde los coléricos y los hoscos recibian los
merecidos castigos; Miguel Angel dio un paso més, lo integrd en la religion
catolica y llego a pintarlo en el altar mayor de la capilla Sixtina empujando a



186 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

los condenados a las aguas infernales de la laguna sin disimular un verdoso
aspecto de cruel demonio con orejas apuntadas, garras en los pies y la mi-
rada espantada, redonda y vitrea del paradigma del mal con el que algunos
lo identificaron. Poco que ver con el Caronte de Patinir, afable anciano que
gobernaba con agilidad su embarcacién apenas cubierto por un blanco
sudario, limpio y ondeante. Mira de soslayo al espectador con la actitud
de sentirse observado, sin mostrar signos de crueldad ni de cansancio ante
una labor interminable e infinita, rutinaria y repetitiva, que cumplié sin
revelar las muestras de cansancio que Harold Zunigan ha destacado en una
contemporanea version teatral de su figura, donde el hastio por una labor
mecanica y recurrente lo acaba llevando a la rebeldia.

Ni demoniaco ni revolucionario. Caronte es la tnica figura viva con
aspecto humano que pobld el lago del fin del mundo. Un fin del mundo
siempre situado en los extremos de poniente del mar Mediterraneo.

En la Odisea, Homero puso en boca de Circe la ruta que tenia que llevar
el protagonista hasta alcanzar el reino de los muertos. Debia llegar hasta el
Océano extremo y desembarcar en las blancas riberas junto a los tupidos
bosques de Perséfone, un lugar plagado de rios que desaguaban en la lagu-
na Estigia, situada en el lugar donde el sol se sumergia junto a un mar de
profundas corrientes, llenando de sombras todos los caminos.

Estas referencias no dejan de ser familiares para los habitantes y cono-
cedores del estrecho de Gibraltar, donde hasta el Renacimiento se ubicaba
el fin de todo un mundo; un canal donde se acababa la tierra, donde se
iniciaba un océano infinito que imaginaron quienes gestaron los mitos
orientales a la hora de situar un fin que, bien mirado, podria tratarse de
todo un principio.

A orillas de un océano impenetrable, entre densas arboledas de oscuras
sombras, discurria una intrincada marafia de rios confluyentes en una
laguna interior que se quiso convertir en la linde efectiva entre el mundo
de los vivos y el de los muertos. Una sugerente red de paralelismos enlaza
la geografia con el mito. Nada mas cruzar el Estrecho, el valle del rio de
la Jara asciende escoltado al este por la sierra de Saladavieja y al oeste por
la de Fates, hasta llegar al puerto homoénimo en un paisaje de frondosas
espesuras de alcornoques en las zonas de solana y solemnes quejigos en las
umbrias. A partir del collado, el valle desciende hasta encontrarse con el
cauce del rio Almodoévar en el entorno de la Torrejosa. Almoddvar en arabe
significa “redondo”. Sugiere un cauce sinuoso y lleno de meandros como
los que forma desde la bajada del puerto de Ojén hasta su desembocadura



Mitos del fin de un mundo | 187

en lo que fue la laguna de La Janda, donde tributaban otros dos rios: el
Celemin y el Barbate. Una cuarta corriente, el Guadalete, discurre mds al
norte en busca de las costas atlanticas. La hoy desecada laguna llegé a tener
una superficie tal que era considerada la mas espaciosa de la peninsula y un
verdadero mar interior, una albuera a poniente de la bahia de Algeciras que
se extendia en paralelo a la embocadura occidental del canal.

Son coincidencias mas que suficientes para relacionarla con el mito la-
gunar ubicado en un territorio extremo donde situar una funcién extrema.
En el origen de los tiempos, la muerte no era una anomalia impensable,
pero desde las primeras culturas quiso separarse de la vida creando fronte-
ras, campos neutrales de seguridad. Esta amplia superficie lacustre reunia
todos los requisitos para convertirse en el recorrido de un ultimo viaje que
por estos lares nos hemos empefiado en desecar.






Mitos del fin de un mundo | 189

LAS AGUAS DEL OLVIDO DEL RIO LETE

Para muchos, morir es una forma de olvidar, de vaciar de contenidos la
existencia, borrar archivos, volcar papeleras sin reciclaje y dejar de pen-
sar en lo que antano importaba, aunque no es tarea facil, sobre todo cuando
depende de factores, recovecos y trastiendas individuales donde los miedos
atenazan una trascendencia que las primeras ficciones barruntaron.

Uno de los rios que cruzaba serpenteante el Inframundo era el Letheo,
que significaba en griego cldsico “olvido’, frente a su término antitético
aletheia que se referia al desocultamiento, estadio basico para alcanzar la
verdad. Como suele ser habitual, los mitos, en su intento por explicarla, han
solido tomar la delantera a la realidad. Lete era en origen una ndyade, ninfa
o espiritu femenino relacionada con el agua hasta el punto de proteger la de
fuentes, manantiales, pozos, surtidores y veneros, humores dulces y pota-
bles, frente a los salados cuya proteccion correspondia a las Oceanides. Su
madre fue Eris, divinidad que tenia mucho de malévola abstraccién donde
confluian los aspectos mas negativos del ser humano. Hesiodo la considerd
como diosa de la discordia y representaciéon de la envidia. Su numerosa
prole estaba constituida por no pocas sombras y preocupaciones. Ademas
de Lete pari6 a Ponos, Limos, Algos, las Hisminas, las Androctasias, Dis-
monia, Ate, Hypnos y Horcos, que advocaban, respectivamente, al olvido,
el trabajo, el hambre, el dolor, las disputas, las masacres, el desorden, la
ruina, el suefio o el perjurio: todo un rosario de cargas, lastres, estorbos y
maldades asociadas al mito que azuzé un conflicto bélico que la teogonia
helena supo aprovechar con la eficacia de los mejores recursos: la guerra
de Troya.

Con estos antecedentes familiares, el olvido asociado a Lete no se trataba
de una cotidiana laguna mental. Como contrapunto, se relacionaba con
la positiva Mnemosine, una dispuesta titanide, encargada de velar por la



190 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

memoria. Hija de Urano y Gea, fue de las primeras en tomar partido por
Zeus en la Titanomaquia, entre quejigos, lentiscos, viburnos y robles tarté-
sicos. El dios vencedor yacid con su solicita ayudante, con quien concibié
las nueve musas del Olimpo: todo un ejemplo de eficaz fecundidad.

Tanto Lete como Mnemosine formaron parte de la geografia mitica de
los oscuros y occidentales dominios del Hades. Con la intencionalidad de
las confusiones simbdlicas que iban de la mano de un paisaje con veladas
relaciones reales, las cronicas teogonicas referian el curso del Lete como
un rio que discurria por estancadas llanuras del Inframundo, planicies
llenas de espejismos y orilladas por narcéticas amapolas. Su cauce corte-
jaba las grutas del pariente Hypnos, el dios del suefio, que también tenia
su morada en el caleidoscopico umbral del reino de los Muertos. Después
de atravesar cavidades de alucinaciones y quimeras, el cauce adquiria el
color blanquecino de un jugo vegetal, casi lacteo, insano, hipnoético y alu-
cinatorio. La corriente discurria a poca profundidad, sobre un lecho de
cantos mefiticos, convexas copas de pdcimas nocivas. Quien se bafiara en
tan poco recomendables aguas o quien bebiera de ellas se veia abocado a la
mads inmisericorde de las amnesias.

Semejante sucesion de inquietantes elementos resulté el mejor caldo
de cultivo de sectas y religiones proximas a los resbaladizos y atrayentes
territorios de un mas alla mds cercano de lo que parece. Los iniciados en
los Misterios Eleusinos, que cortejaban a figuras tan relacionadas con el
Hades como Deméter y Perséfone, hicieron suya esta corriente de olvido
y, en su velado intento por trascender a la muerte como consuncién defi-
nitiva, ofrecian la posibilidad de esquivar las terribles consecuencias que
reportaba beber las aguas del olvido. Para ello, se ofrecia a los entregados
acolitos la posibilidad de beber del manantial opuesto, el de las aguas de
Mnemosine, para garantizar de este modo una interesada victoria sobre la
muerte.

Platon, creyente en soluciones re-encarnadoras, consideraba que, tras la
caida del alma, esta se sumia en la amnesia, pero podia adoptar la forma
de un cuerpo con una determinada orientacién en la vida. Se trataba de
un proceso ciclico donde la psique se reencarnaria de forma continua, y
recibiria castigo o recompensa segun lo realizado en la vida anterior. Aqui
no habria disyuntivas entre cauces de olvido y de memoria. Las dnimas
atravesarian unas llanuras que el filésofo calificé de torridas, hasta que,
llegadas a las orillas del Lete, el rio cuyas aguas no podian ser contenidas
por ningun recipiente, sentirian la necesidad imperiosa de beber de ellas.



Mitos del fin de un mundo | 191

Ademas de implicar un irreversible olvido, el liquido ejercia un efecto pla-
cido de liberacién de las preocupaciones que conduciria al mas sosegado
de los suefos.

Las aguas del olvido del rio Lete



192 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Por encima de ritos iniciaticos y reencarnaciones al uso, las aguas del
Lete eran una pragmatica salvaguarda del Hades, que fue capaz de blindar
sus normas y sus sistemas de seguridad. Suponiendo que podria contem-
plarse la posibilidad de un viaje con retorno, ;qué hacer con las almas que
habian atravesado buena parte de los territorios prohibidos y conocian
la posibilidad de una supuesta redenciéon? Nada mejor que instituir una
norma de lo mas taxativa: la del olvido, que impediria cualquier recuerdo
de su paso por esos lugares vedados. La desmemoria servia para certificar
la desconexion absoluta con el mundo de los vivos y, en caso de regreso,
para borrar el reciente paso por el comprometido mundo de los muertos.

Con esta suma de lecturas, el mito del Lete ha resultado de lo mas inspi-
rador a lo largo del tiempo. Mas que representaciones pictdricas o esculto-
ricas, han sido escritores los que se han visto atraidos por la quimera de la
amnesia, para la que han servido mas las palabras que las imagenes. Es lo
que suele pasar con algunas abstracciones. La desmemoria tiene un com-
ponente paradoéjico. Es un concepto que sugiere una intencién, mas que
una realidad. Al nombrarla la conjuramos en una ceremonia de sinsentidos
donde se recurre al recuerdo. El verdadero olvido solo existe cuando deja
de nombrarse y no habita lejos, ni siquiera en los vastos jardines sin aurora;
la palabra es un sortilegio contra la mas aniquiladora de las extinciones.
Quizas por ello, tantos escritores han recurrido al eterno tema del olvido.

Virgilio se refirié al mitico rio como un lugar infernal pero ameno, don-
de las almas de futuros descendientes semejaban abejas libando flores de
las praderas; Dante le otorgd una geografia legendaria entre inframundos y
paraisos terrenales; Cervantes puso en boca de un don Quijote casi cuerdo
que el rio infernal formaba parte del mundo de la ficcién en un intento de
adquirir la trascendencia; Gongora cayd en topicos al identificar sus aguas
con la negra cabellera de Polifemo; Lope lo identificé con el rio de Sevilla,
una ciudad que era para él algo mas que un infierno sonado; Borges lo
considero responsable de la disolucion de los granos de arena de los relojes
que median el tiempo cdsmico, mientras Baudelaire llegé a identificar la
sangre del poeta con el agua de su desmemoria.

Como tantos otros componentes del Hades, el rio Lete se ha situado re-
petidamente en los confines occidentales del mundo, en un espacio que en
el imaginario colectivo de muchos ha coincidido con los vastos humedales
que se extendian en la orilla norte del estrecho de Gibraltar.

Aunque lo primero nunca fuera la palabra, esta se ha encargado de nom-
brar con tenaz recurrencia la realidad. Los topénimos han pervivido con



Mitos del fin de un mundo | 193

la resistencia de especies prehistoricas que luchan contra su extincién. El
principal rio que bordea el despojado territorio de La Janda, sigue mante-
niendo en su nombre referencias mas transparentes que sus opacas aguas
legendarias. El Guadalete vinico, que desde Grazalema al Puerto de Santa
Maria atraviesa montes, campifias y esteros, lleva en su nombre, tras la
consabida raiz drabe, el lexema griego que entronca con el cauce del Hades.

Han sido numerosas las referencias al entronque mitico del caudaloso
rio del sur: Sudrez de Salazar lo identifico con el antiguo Lethe, el rio del
olvido, al igual que Sebastian de Covarrubias en su Tesoro de la lengua
espafiola, o el jesuita Martin de Roa, en tiempos de luces y sombras que
se dieron en llamar Siglos de Oro. Escritores, cronistas, geografos e his-
toriadores se refirieron a un suceso legendario que tuvo lugar junto a sus
orillas. Al pie de la sierra de San Cristdbal, junto al enclave de Dofa Blanca,
se encontraron dos potentes ejércitos: cartagineses provenientes de Gadir
y griegos del Portus Menestei. Dispuestos unos frente a otros en orden de
batalla, acordaron no entrar en combate y olvidar las rencillas, agravios
y ofensas anteriores. Seglin narran, fue el significado mitico de las aguas
fluviales lo que provocé tan infrecuente decision. Siglos mas tarde, otro
suceso histdrico directamente relacionado con el sentido legendario parece
ser que tuvo lugar en las inmediaciones de su cauce. En 137 a.C. Marco
Junio Bruto, resuelto general de raigambre aristocratica, estaba encargado
de mantener el orden romano en la convulsa Hispania Ulterior, donde las
incursiones lusitanas arrasaban todo el oeste peninsular desde el Guadalete
hasta el Duero. Decidido a cruzar con su ejército el rio del olvido, su ejército
se negd a hacerlo por miedo a la desmemoria. Resuelto, cruzé hasta la otra
orilla y desde alli llamé por su nombre al resto de los oficiales, lo que animé
al cruce de las tropas. Este episodio, narrado por Baltasar de Vitoria en su
Teatro de los dioses de la gentilidad se ha situado con el tiempo mucho mas
al norte, en las orillas del rio Limia, donde cada final de agosto se celebra
la Festa do Esquecemento, o Fiesta del Olvido, que en tierras gallegas han
logrado conjurar, mientras que en el sur se ha visto cubierto por patinas de
un abandono recurrente, como lo atestigua la reciente leyenda del escudo
de Algeciras: Civitas Condita ex Lethaeo, bis restaurata.

Quizas escribimos para no olvidar.






Mitos del fin de un mundo | 195

LOS CAMPOS ELISIOS Y LOS PRADOS ASFODELOS

Como creaciones humanas, los mitos poseen una mutabilidad que el
tiempo suele acrecentar. El Hades es un espacio que hoy imaginamos
como paradigma de escenarios simplistamente infernales; sin embargo,
en la teogonia griega, poseia una lectura bastante mas compleja. En lineas
generales, podria considerarse que era el lugar adonde acudian las almas
de los fallecidos, un reino de los muertos al que se accedia a través de las
lejanas y occidentales cancelas que se alzaban en los confines del Erebo: un
vasto paramo ubicado en las inmediaciones del inmenso Océano donde
acababa el mundo por el oeste, un territorio donde el agua abundaba en
forma de rios y lagunas que la barca de Caronte ayudaba a sortear previo
riguroso pago.

Una vez que arribaban a las lindes del Hades, las animas podian ser diri-
gidas a tres destinos diferentes, segtin el comportamiento que en vida hu-
bieran tenido los fallecidos: al Tartaro eran enviados aquellos que actuaron
al perverso soslayo de las mas repulsivas maldades, los que transgredieron
los pilares de una moral tan laxa como las sociedades primeras pudieron
aceptar. Los Campos Elisios era el espacio opuesto: el lugar adonde eran
destinadas las almas que gozaban del marchamo que proporcionaba el
comportamiento social mas ejemplar. Era la morada eterna de los grandes
héroes y de todos aquellos cuya conducta se habia convertido en garantia
ética para la ciudadania. Sin embargo, tanto el Tartaro como los Campos
Elisios eran destinos minoritarios. La mayoria de los difuntos pasaban la
eternidad en los Prados Asfoédelos, un lugar inmenso capaz de albergar a las
masas humanas vulgares, inocuas y manejables, que han existido desde el
principio de los tiempos, desde que el ser humano adquiri6 caracter social.

Quien decidia el destino definitivo de las almas en el Inframundo era una
triada de jueces ante la que debia someterse cada una de ellas. Radamantis,



196 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Minos y Eaco eran quienes dictaban la definitiva sentencia, sin apelaciéon
posible. El primero juzgaba las dnimas procedentes del este, Minos tenia
siempre la tlltima palabra y Eaco enjuiciaba a las del oeste. Los dos primeros
eran los mas temidos. Hermanos y de contrastado abolengo mitico, llega-
ron a ser legendarios gobernantes de la isla de Creta. Radamantis la dot6 de
un mas que aceptable codigo juridico, aunque acab¢ siendo desterrado por
su hermano a los confines occidentales. De una integridad que rondaba
lo inflexible, se convirti6 en el drbitro mas respetado del Hades. Virgilio
hizo referencia en la Eneida a su rigor y habilidad para hacer confesar las
faltas cometidas en vida, aunque estuvieran cubiertas por la mas taimada
de las veladuras. Dictada la sentencia, una Tisifone despiadada y vengadora
azotaba e insultaba a los acusados y los enviaba al oscuro Tartaro con la
temida escolta de las Furias.

Los Campos Elisios y los Prados Asfédelos



Mitos del fin de un mundo | 197

Ahora bien, la mayoria de los muertos no seguia este camino. En hi-
perbolicas oleadas eran destinados a los vastos y neblinosos Prados de los
Asfodelos, adonde eran dirigidas las que Homero calificaba como animas
grises que no merecian ni premio ni castigo. Sin llegar a tener la cualidad de
posteriores purgatorios cristianos, este enclave de la mitologia griega era el
espacio final de la mas extendida mediocridad. Alli acudian aquellos a los
que los jueces consideraban seres sin iniciativa ni para hacer el mal; seres
que habian llevado la mads insulsa de las existencias y que nunca conjugaron
el verbo destacar. Tras beber de las aguas del rio Lete, las almas vagaban
sin pena ni gloria por unos vastos paramos velados por una neblina que
no dejaba pasar el sol pero tampoco permitia lobregas oscuridades. En
aquella eterna grisura se abrian las flores de asfédelos que daban nombre
al lugar. Arracimados a un alto tallo, los blancos pétalos sin aroma estaban
asociados a los muertos y al lugar por donde vagaban en tiempos de espera
sin esperanza. Como suele ser habitual, los mitos se inspiran en la realidad,
como lo demuestran los prados de gamones o varas de san José, como se
conocen los asfédelos por los pagos del Estrecho. Cada afio, a principios
de marzo, avisan de la llegada de la nueva estacion en los prados, llanos,
dehesas y bujeos de unos campos donde las reses retintas parecen evitarlas
siguiendo designios nunca escritos.

Por estos lares de poniente, en el mas distante de los occidentes, mas alla
del mas apartado de los horizontes, de la mas remota de las montaas, de la
mas retirada de las lagunas, del mas solitario de los cauces, junto a la orilla
del gran Océano que todo lo envolvia y limitaba, se encontraba el lugar
adonde acudian las almas de los elegidos: los Campos Elisios.

Frente a la grisura acromatica de los Prados Asfédelos, a los Elisios
llegaba la luz solar. Las Elysia Pedia eran unas llanuras beneficiadas por
la luminosidad; tenian la cualidad de un Elysion, un lugar golpeado por
un rayo que nunca cesaba, por un rayo dulce como el sol; un sol que esta
por encima de las evocaciones poéticas y que caracterizaba al lugar mas
atrayente del Hades: un sol, que ha sido nombre conseguido de todos
los nombres. Para la mitologia helena no habia cielo, ni paraiso; el lugar
sublime eran estos Campos Elisios, el extremo occidental del Hades, el
espacio fértil, ameno, galante, cubierto de praderas siempre verdes, aguas
cristalinas, frutos abundantes y mas dulces que la miel; un lugar donde
las ansiedades no existian, donde las preocupaciones no existian, donde
el paso del tiempo y sus consecuencias no existian; un edén utopico y
ucronico, donde pasado, presente y futuro se solapaban con la elegante



198 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

destreza de los coincidentes circulos de hélices concéntricas y superpues-
tas en un infinito girar.

Era un paraiso tan perfecto que no conocia ni la masificaciéon. Frente a
las desorientadas muchedumbres de los Asfddelos, en los Campos Eliseos
habitaban con desahogo las selectas almas elegidas. Hesiodo consideraba
que era el lugar de descanso de los mas valerosos guerreros y hay quien
piensa que no fue mas que un pretexto para dignificar la querencia bé-
lica de una sociedad en tiempos en que la talasocracia helena requeria
el dominio de nuevas tierras, para lo que no se descartaba el uso de la
fuerza. En el imaginario griego era el espacio donde habitaban los hé-
roes elegidos por los dioses, un paraiso que refrendaba la pervivencia
de una anorada Edad de Oro en el extremo occidental del mundo, en
un lugar jamds visto, ni siquiera por los mas avezados marinos. Es un
mito occidental que bebe en fuentes orientales: mesopotamicas, egipcias,
hebraicas, fenicias y minoicas. Como retiro elitista se corresponde a una
perspectiva que tuvo poco de popular, a un punto de vista basado en
la seleccion y en el apartamiento que unos pocos privilegiados podian
llegar a disfrutar y que acabaron siendo leyendas de referencia para una
masa para la que estaba vedado su acceso: Aquiles u Orfeo, dos de sus
destacados habitantes, no fueron simples figuras al uso, sino escogidos
iconos de seres valerosos, adalides del bien que debian convertirse en
patrones de comportamiento social.

Al oeste fueron trasladadas otras almas nobles como Ifigenia o Titono;
en otros oestes crecian el jardin idilico ansiado por el celta Bran, el cris-
tianizado Brendano o los héroes de las sagas germanicas de Odainsakr; al
oeste de la Tierra Media estaba el Valinor de Tolkien, paradigma de lo im-
perecedero; al oeste de las parisinas Tullerias planté André Le Notre largas
arboledas alineadas para disenar selectos Campos Eliseos orillados ahora
de elitistas comercios donde pocos pueden comprar. En el oeste situaron
Pindaro y Homero, Horacio y Hesiodo el mitico edén hasta donde solo
podian llegar las almas de los elegidos que eran unos verdaderos afortu-
nados. Al oeste, siempre al oeste, en el mas lejano oeste, Far West adonde
acuden pioneros y valientes, fundadores y osados. Al oeste, a lugares que
traspasan las lindes de todo lo conocido, insulas lejanas, de clima benévolo
y apelativos igualmente marcados por una indisimulada fortuna.

Las del poniente mediterraneo han sido coordenadas edénicas, donde
se han situado paraisos cercanos, en un territorio orillado por el Océa-
no ignoto y una antigua laguna donde confluian rios recurrentemente



Mitos del fin de un mundo | 199

identificados con los que atravesaban el mitico Hades, el espacio donde
convergian cielos, infiernos y purgatorios laicos.

Cuando Miguel de Cervantes relatd el encuentro de don Quijote con dos
grandes rebafos de ovejas que interpreté6 como dos imponentes ejércitos
en formacion vio tropas procedentes del olivifero Betis, del dorado Tajo,
del divino Genil, de los fértiles campos tartésicos y las que se alegraban en
los eliseos prados jerezanos. En el entorno de Jerez de la Frontera ubicé
también Martin de Roa unos campos Eliseos en la tierra bafiada por el
Guadalete, el rio del olvido, que regaba unas vegas donde los poetas fingian
que, olvidadas las almas de las miserias de la vida pasada, gozaban de otra
feliz. Fray Esteban Rallon situ6 igualmente este mitico paraiso por pagos
jerezanos al igual que Bartolomé Gutiérrez, autor de una Historia de Xerez
que acabd siendo modelo de afiejas monografias. Publicada a finales del
muy ilustrado siglo XVIII plasm¢ en ella la identificaciéon de la geografia
del Hades con su objeto de estudio en un atrevido ritual de turbaciones
entre lo legendario y lo real. El siempre complicado vado de la Cartuja,
por donde discurria la antigua Trocha de Algeciras, ha sido para otros el
lugar por donde las almas cruzaban el Leteo en la barca de Caronte. Si eran
condenadas al castigo eterno, el barquero las conducia rio abajo hasta la
entrada del Océano, donde estaba el postigo del temido Tartaro. Si, por el
contrario, eran premiadas por su buen comportamiento, las transportaba
hasta la orilla de poniente, donde se extendian los Campos Elisios hasta
dar con el rio Tartessos, que para muchos no era otro que el Guadalquivir.

A pesar de lecturas, solapamientos, palimpsestos y veladuras de lo mas
diversas, el topos occidental ha poseido el vigor de los grandes mitos, ca-
leidoscopicos y complejos. Es capaz de incluir las oscuras sombras de los
espacios pavorosamente lobregos y despertar a la vez la atraccion de ubé-
rrimas tierras ferazmente regadas, capaces de permitir los mas atrayentes
paraisos. Suma de antitesis que ni la mutabilidad del tiempo ha sido capaz
de suprimir, a pesar de la pertinaz constancia del olvido humano.






Mitos del fin de un mundo | 201

EL JARDIN DE LAS HESPERIDES

| mito de las Hespérides se remonta a los estadios iniciales del pensa-
miento legendario. Se tiene constancia de sus primeros balbuceos en el
lejano siglo XV a.C., mil afios antes de que Platén escribiera sus Didlogos.
El hortus Hesperidiarum no solo se ha perfilado como un topos, un lugar
instalado en el imaginario colectivo, sino como un espacio vinculado a
divinidades que conforman los primeros estadios de la teogonia griega.
En su origen, el Jardin de las Hespérides fue una dote. Un valioso regalo
que recibié Hera de su madre Rea con motivo de su matrimonio con Zeus.
Estas no son unas figuras cualesquiera, sino que en ellas se vertebra el meollo
del pantedn clasico; ademas, tienen en comun unos vinculos familiares que
traspasan la mas vedada de las endogamias. Gea fue la deidad primordial y
cténica de la teogonia griega y su verdadero origen. Considerada la primi-
genia Madre Tierra, surgio tras el Caos y concibié sin pecado a Urano, hijo
a la vez que esposo, con quien engendré a Océano, Ceo, Crio, Hiperion,
Japeto, Temis, Mnemosine, Febe, Rea y Cronos, al que Hesiodo consideré
el mas terrible de sus hijos. Con el tiempo este acabé vinculandose con su
hermana Rea, con quien tuvo una serie de vastagos que devoraba nada mas
nacer. Uno de ellos fue Hera, salvada por Zeus, el hijo menor, que se vengo
de su padre devolviendo la vida al resto de sus hermanos. Estos dioses de
tercera generacion vencieron a sus antecesores en la Titanomaquia, a la
sombra de los bosques tartésicos, y acabaron estableciéndose en el Olimpo.
Al igual que sus padres y sus abuelos, Hera y Zeus eran hermanos y al
igual que sus padres y sus abuelos, se emparejaron. Atraido por la belleza,
la inteligencia y la buena disposicion de Hera, el nuevo lider de los dioses
inici6 un cortejo pertinaz y persistente. Durante un tiempo que tuvo la
elasticidad de lo legendario, Zeus cortejd sin grandes avances a su hermana,
que a duras penas pudo resistirse a los encantos de un poder desbordado



202 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

de infidelidades. Experto en mascaras, disfraces y metamorfosis, el obsti-
nado pretendiente se mudé en un inofensivo pajarillo. Bajo el aspecto de
un cuco, deleitaba cada manana con sus cantos a la esquiva amada hasta
que fue ganando su confianza y llegd a conseguir que, conmovida por sus
notas, lo estrechara contra su pecho. Entonces, el dios recobré su aspecto
humano y consumé una violacion habitual en sus amatorias costumbres.
Hera, diosa del matrimonio y de la fidelidad conyugal, no vio mas salida
tras el humillante lance que el sello marital. Se concertaron unas bodas que
fueron el mas fastuoso desposorio jamas celebrado. Desoyendo los deseos
de la novia, que preferia celebrar la unién en los miticos jardines obse-
quiados por su madre, Zeus impuso su voluntad y fue el cretense monte
Ida el lugar donde se oficiaron unas nupcias a las que acudi6 lo mejor del
Olimpo. La pareja se present6 en una carroza dorada conducida por Eos. A
un banquete abundante en manjares, ambrosias y alucinégenos de lo mas
variados acudieron dioses, ninfas, musas, satiros, las viejas Parcas o incluso
Quimera, la ceremonial bestia que realizaba hechizos afrodisiacos para
fomentar la fertilidad. Invitados por Hermes, nadie se atrevio a llegar tarde
al evento, salvo la perezosa ninfa Quelona, que fue convertida en tortuga
como castigo. El enlace no solo se convirtié en una desmedida fiesta donde
no faltaron lujos y derroches, sino también en paradigma de matrimonio
sagrado, un hieros gamos necesario para la configuracion formal del olim-
po heleno. Las renombradas bodas fueron el inicio de una apasionada luna
de miel seguida de una larga sarta de infidelidades maritales que acabaron
agriando el caracter de la esposa. Quizas por ello, Hera considero¢ el regalo
materno como su bien mads preciado y lo convirtié en un bien privativo,
exquisito, inaccesible y cuidadosamente vigilado.

Para custodiar el mitico jardin, Hera recurri6 a las ninfas Hespérides, de
quienes tomé nombre. Aunque algunas fuentes varian el nimero, general-
mente se consideran tres: una triada vespertina como las Gorgonas o las
Grayas, aunque en este caso eran jovenes de extremada belleza. Conocidas
con poéticas denominaciones como las Doncellas de Occidente, Hijas del
Atardecer o Diosas del Ocaso, sus antropdnimos las ubican en un lejano
oeste, donde el sol se ponia, en las proximidades del inmenso Océano fi-
nal. Ademas de cuidadoras del jardin, eran conocidas por sus melodiosos
sones, por sus acompasados cantos. Aunque formaban un conjunto que
denotaba una cierta impersonalidad, eran conocidas por antropénimos
diferentes: una recibia el nombre de Egle, que significa “brillo, esplendor”;
otra Héspere, que remite al “atardecer” y la tercera era Eritia, “la rojiza’, el



Mitos del fin de un mundo | 203

nombre de la isla del archipiélago de las Gadeiras donde se ubicé la ciudad
de Gadir. Solar de Gerion, el mito autoctono del suroeste que acabé siendo
vencido por Heracles, la insula recibié el nombre de la ninfa guardiana del
jardin, la unica de las tres que llegé a tener descendencia, ya que con Ares
concibi6 a Eurition, el mayoral del ganado también rojo de Gerion.

El Jardin de las Hespérides

De confusos origenes, las tres ninfas Hespérides se relacionan con otros
tres linajes occidentales, ya que se consideran hijas de Nicte, la divinidad
oscura que residia en las tinieblas vespertinas del profundo Hades; también
con Atlas, el titdn al que Zeus castigd deportandolo al apartado Estrecho e
incluso con Héspero, personificacion del lucero vespertino. La celosa Hera
acabo desconfiando de ellas como guardianas del jardin; por ello, reforzé
su vigilancia con una custodia mas efectiva: la del feroz Ladén, una mons-
truosa fiera en forma de dragén de cien cabezas mucho mas resolutivo a la
hora de impedir el acceso y los robos en tan preciada dote.

El singular regalo estd directamente relacionado con los antecedentes
teluricos de las lindes donde se ubicaban las infranqueables puertas del In-
framundo. Alli crecia un arbol o una plantacion de frutales de cuyas ramas
pendian manzanas de oro cuyo valor trascendia el meramente econémico,



204 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

ya que ha poseido otros culturales y simbolicos. La ubicaciéon del jardin
se ha localizado recurrentemente en meridianos occidentales, traspasado
el estrecho de Gibraltar. Tanto Estesicoro como Estrabon lo situaron en el
territorio de los Tartessos, en el sur de la peninsula Ibérica. Su posicion
junto al Océano extremo lo ha relacionado con lugares cercanos a un limite
donde las distancias se desbordaban con la laxitud de los ambitos limina-
res, propios de unas coordenadas donde el espacio y el tiempo se llegaban
a fundir con fabulas ocednicas como las del ciclo de San Brandan y las Siete
Ciudades, que se extendian por la mitologia bretona, irlandesa, del litoral
cantabrico, de las Canarias y llegaban a las costas americanas en forma de
miticas insulas con vegetacion paradisiaca. Compendio de locus amoenus
y utdpicos caracteres, el espacio se ha convertido en un lugar al que so-
lo arribaban los elegidos tras arduas peregrinaciones y engafiosos viajes
donde los trabajos y los dias se detuvieron en un paraiso terrenal, un edén
occidental de éxtasis misticos, inalcanzables costas y tiempos detenidos.
Segun Apolodoro, en el Jardin de las Hespérides fueron plantados unos
manzanos a partir de semillas de homoénimas frutas; sin embargo, la pa-
labra ha generado alguna que otra confusién, ya que en ciertas lenguas el
lexema que significa “naranja” procede de la expresion “manzana dorada’,
con lo que se ha producido un solapamiento de significantes que ha lle-
gado a afectar a los referentes. En el cercado de Hera no habia citricos,
que no llegaron hasta el sur peninsular hasta bien entrado el siglo X, sino
pirus malus, los arboles que producian manzanas, un producto preiado
de connotaciones simbdlicas. Es el fruto de la discordia del Juicio de Paris,
en el que Afrodita lo sobornd para ser elegida como la diosa mas bella
en un episodio que acabo6 provocando la guerra de Troya. La manzana es
también el fruto al que recurrié Hipomenes en su disputa con Atalanta,
a quien vencid en una carrera que daba por perdida tras arrojarle tres de
ellas; la manzana se asocia igualmente al Edén, aunque en el Génesis el
arbol prohibido esté considerado como el del conocimiento, antecesor del
barojiano Arbol de la Ciencia. La manzana es la fruta de Guillermo Tell y
Arturo Roa Bastos; la de Blancanieves para los hermanos Grimm y la de
los péajaros de fuego para Diaguilev y Stravinski; la manzana es la excusa de
Newton y el argumento de Cézanne para asombrar a Paris con un bodegon
de frutas que puso en un brete al hasta entonces incuestionado simbolismo
pictorico. El padre de Gregorio Samsa lanz6 manzanas a su hijo, alter ego de
Franz Kafka, cuando se hizo evidente su irreal metamorfosis; las manzanas
mordidas han pervivido desde la Biblia hasta tiempos actuales, desde Eva



Mitos del fin de un mundo | 205

a Steven Jobs, como simbolo poliédrico de conocimiento y sensualidad,
de inteligencia y pecado, de dulzor y amargura, de circularidad plena e
interiores contornos de astro.

Manzanas doradas como simbolo de riqueza minera, de eterna juven-
tud, como la diosa nérdica I6unn o la que Richard Wagner recre6 en su
partitura de El oro del Rin. Manzanas prohibidas que colgaban de las ramas
de un jardin mitico que fue la mejor dote y posesion de la diosa del matri-
monio, de las mujeres, del cielo y de las estrellas. Manzanas que brillaban
en un huerto vedado, exclusivo de una esposa continuamente engafada
pero poseedora de un olimpico poder. Manzanas que maduraban en un
hortus conclusus, el primer hortus conclusus, antecesor de los simbolicos
patios arabes, los claustros cristianos, las vallas y cancelas que han encerra-
do literarios vergeles que los poetas simbolistas cubrieron de polvorientas
hiedras, juanramonianos granados o magnolios de Cernuda; un hortus
conclusus que tuvo en las Hespérides de Occidente su primer jardin.






Mitos del fin de un mundo | 207

BAJO EL CIELO DE HESPERO

Apoco de iniciarse la sexta década del siglo pasado, Gilbert Durand
publicé Estructuras antropolégicas de lo imaginario. Siguiendo los
postulados de la Cosmogonia de Empédocles, el profesor de la Universidad
de Grenoble desarroll6 unas teorias e hipétesis de lo mas sugerentes. Tras
considerar que el ser humano posee unos conocimientos miticos ancestra-
les que forman parte de su cultura desde tiempos inmemoriales, defendi
la tesis de que simbolos de procedencia casi atdvica estan asentados en un
imaginario que trasciende lo personal y se convierte en colectivo. Pueden
agruparse en dos grandes bloques poliédricos y poco maniqueos. El pri-
mero de ellos esta constituido por imagenes asociadas al elemento terrestre
y el segundo a otras de universos celestiales. En el telurico se engloban
figuraciones relacionadas con el icono universal de una madre tierra de
caracter femenino, nutricio, primigenio, capaz de dar la vida, pero también
de quitarla. En ella se condensa la idea del eterno retorno a los origenes, a
unas raices que entroncan con el punto de partida. Frente a esta concepcion,
el universo celestial posee la lectura de lo trascendente, de la elevacion in-
material en busca de estadios mas elevados donde la sublimacion espiritual
va de la mano de un camino de perfecciéon que muchos humanos inician
en aras de la exaltacion de las pasiones terrestres mediante la ascension,
simbolo de catarsis emocional.

Frente a la tierra, tangible y corpdrea, el cielo es un espacio aéreo, cam-
biante e inasible, un lugar donde el ser humano es incapaz de incidir sobre
él. El escenogréfico teléon de fondo del dia se descorre cada noche para
constatar inmensidad, distancia, lejania. La sucesion de astros, planetas, lu-
ceros y estrellas es muestra de un alejamiento con visos de infinitud. Desde
los tiempos iniciales, la vastedad celeste ha sido simbolo de lo inasible, pero
también el inmenso espacio hacia donde el espiritu humano ha sentido



208 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

una irresistible querencia por ascender: fisica y metaféricamente. Zigurats,
piramides, colinas, escarpes, montafias y cordilleras han sido lugar de
olimpos y helicones, ararats y goélgotas, lugares de espiritualidad, de dioses
y de mitos.

El cielo ha formado parte de la conciencia colectiva para generaciones y
generaciones de seres humanos que han tenido en las alturas no solo altares,
sino también vias de ascensiones misticas y mundanas, afanes de dominio y
marcas para muchas existencias cotidianas con los pies en la tierra. El cielo
posee la variabilidad mutable de lo eterno a partir de ciclos que han marca-
do los horarios humanos. El dia y la noche ha sido la primera segmentacion
del tiempo efectuada a partir de la alternancia de la claridad con lo oscuro
en pautas cambiantes pero constantes. Cuando los individuos observaban
el cielo comprobaban que si miraban al lugar por donde se ponia el sol, con
las primeras sombras de la noche se vislumbraba por poniente el brillo de
un lucero que parecia servir de anunciador del tiempo de la oscuridad. De
forma inversa, si giraban la mirada hacia el este, poco antes de la salida del
sol, otro lucero de caracteres y luminosidad similares antecedia la llegada
del nuevo dia. Oriente y Occidente: lugares extremos, puntos cardinales
antitéticos relacionados por dos luces celestiales que desde el principio de
los tiempos poseyeron el valor de los mitos pretextuales.

El extremo occidental del mundo conocido siempre fue un lugar espe-
cialmente proclive a lecturas miticas. Diodoro Siculo escribié que el lejano
pais ubicado en las lindes mas apartadas del oeste recibia el nombre de
Hesperidite, un topénimo cuya raiz remite a vesper u “occidente” Alli
habitaban dos hermanos: Héspero y Atlas, cuya fama se habia extendido
por las costas del Mediterraneo, debido al hecho de que eran poseedores
de un numeroso y reputado rebafio de ovejas con un raro color amarillo
anaranjado y con una apariencia dorada poco menos que extraordinaria.
Quizas por esta razon, al referirse los poetas a estos animales con la palabra
griega mele, que es la que hacia referencia a ellos, se generd la confusion de
llegar a interpretarlos como “manzanas’, unas frutas que dieron nombre a
al Jardin de las Hespérides, ubicado en estos mismos pagos de poniente y
que estaban custodiadas por las nietas del mitico Héspero, el cual entregd
su hija Hésperis a su hermano Atlas, con quien concibié a las guardianas
de un manzanal cuya etimologia ha generado fastuosos mitos y veladas
confusiones.

Hijo de Céfalo y dela titanide Eos, la teogonia griega consider6 a Héspero
como un ser de belleza desbordada y de curiosidad igualmente desmedida.



Mitos del fin de un mundo | 209

Junto con su hermano Atlas, habitaba las altas montafias que se alzan junto
al estrecho de Gibraltar. Su ansia de saber se ponia de manifiesto continua-
mente y tenfa una especial aficién por observar el cielo, tanto de dia como
de noche, para lo que ascendia a las cimas del territorio que compartia
con su pariente cercano. Desde alli observaba el movimiento de los astros
y comenz6 a plantearse preguntas que no pudo responder, ya que acabo
desapareciendo sin dejar rastro humano. Este es el momento en que los
mitos acudieron al rescate de su figura que acabd convertida en el cuerpo
celeste que, cada atardecer, anunciaba por poniente la llegada de la noche.
Otras versiones consideraron que su apostura no pasé desapercibida en el
Olimpo, hasta el punto de que Afrodita se qued6 prendada de su aspecto
y lo acabo convirtiendo en su estrella, en el astro que seguia al sol tras el
0caso.

De tanto precederla, Héspero se acabd convirtiendo en simbolo prime-
ro del ocaso y luego de la noche misma, aunque, por extension, lo fue de
Occidente, un territorio que se ubica en el extremo de poniente del mar
conocido. Esta es la razon por la que las palabras Hesperius y Hesperia
designaron las tierras que se ubicaban al oeste del estrecho de Gibraltar,
aunque con este topénimo se llegd a denominar la totalidad de la peninsula
Ibérica, el referente mediterrdneo asociado a la puesta de sol. Homero ubi-
c6 la Noche en los ultimos confines de la tierra, en el lugar del ocaso, lo que
le sirvié para situar en el extremo occidental al Hades y otros territorios
con él relacionados, como los Campos Elisios y el Jardin de las Hespérides.
Siguiendo los mismos pardmetros, Hesiodo situ6 las tierras de la noche
mas alla de las Stelai Heraklion, donde habitaban las Hespérides de clara
voz. Estesicoro relaciond el lugar con la patria natal de Gerion, el rio de
Tartessos y el lugar donde habitaban las Hespérides en resplandecientes
casas de oro puro. Con estos precedentes, los poetas helenos denominaron
Hesperia a los territorios que caian a poniente de Grecia, aunque fueron es-
critores latinos los que se refirieron de forma sistematica a Hispania como
Hesperia, la Hesperia Ulterior o la Hesperia Longa, frente a otros territorios
occidentales mas cercanos como Sicilia.

Fue Horacio uno de los primeros en identificar Hesperia con Hispania y
abrio las puertas a que otros escritores siguieran su senda. Esto efectuaron
autores nacidos en la peninsula Ibérica como Marco Valerio Marcial, cu-
yos origenes bilbilitanos quizas le sirvieran para reivindicar e identificar la
mitica Hesperia con la real Hispania. Los cordobeses Séneca y Lucano rea-
lizaron igualmente esa identificacion, aunque el autor de la Farsalia llegé a



hilar mds fino cuando relacioné directamente Gibraltar con la legendaria
Hesperia y el rio Betis de su ciudad natal con el Hesperio. San Isidoro de
Sevilla y el abad Oliba de Ripoll consideraron igualmente Hesperia como
sinonimo de Hispania y esta relacion se mantuvo hasta bien entrada la
época arabe como lo demuestran los dinares de oro en los que se incluia
una estrella o lucero de poniente con el que muchos identificaban la tierra
donde se ponia el sol.

Bajo el cielo de Héspero



Mitos del fin de un mundo | 211

La personificacion del lucero vespertino era para la mitologia helena
Héspero, una figura directamente relacionada con su hermano gemelo
Heosforo, el lucero de la mafnana. La designacion de la misma estrella con
dos nombres diferentes atendiendo al momento de su vislumbramiento es
indicio de que en estadios antiguos eran considerados como astros parale-
los pero distintos. Fuentes griegas tardias consideraron a Pitdgoras y Par-
ménides como los responsables de la consideracion de que se trataba de un
mismo cuerpo celeste, que acab¢ identificindose con Afrodita y mas tarde
con Venus, lucero de la mafiana y estrella del atardecer. Detras de ambas hay
una antitesis, una muestra de totalizacion que abre las puertas a otras suge-
ridoras totalizaciones. El ultimo astro que brilla antes de la oscuridad es el
mismo que alumbra antes de que arribe la luz del dia. Ocaso y orto van de
la mano, como Lucifer y Jesus, el portador de la luz y el mesias considerado
en el Apocalipsis como la estrella resplandeciente de la mafiana. EI mismo
cuerpo celeste se asocia a la Stella Maris patrona de tantos marineros y a la
Stella Matutina de las letanias marianas del rosario cristiano; el lucero que
se borda en bambalinas y estandartes, que se imprime en cartelas y estam-
pas, logos y sudarios; el lucero ambivalente que pint6 Alphonse Mucha en
una estética Art Nouveau o Vincent Van Gogh en su retiro de Saint Paul
junto a antiguos mausoleos romanos y amaneceres provenzales; el lucero
de los cantos infantiles y de las novelas de las hermanas Bronté; el lucero
que plasmé en lienzo Joan Mir6 junto a playas normandas antes de que
posteriores tapices sirvieran de inspiracion a entidades bancarias; el lucero
que Tolkien consider6 del alba en el Silmarillion y del ocaso con la elfa
Arwen de EI Sefior de los Anillos; el lucero del umbral de poniente o bélos,
donde tan numerosas eran las mélos, manzanas confundidas con ovejas,
que pudieron dar nombre a Baelo o Mellaria, ciudades que se alzaron en
unas coordenadas de occidente donde aun brilla cada atardecer la estrella
vespertina antes de que caiga la noche y vuelva a amanecer.






Mitos del fin de un mundo | 213

LOS MITOS GRIEGOS Y EL MAR

ace treinta y siete siglos, un acaudalado marino micénico mandé

decorar los muros de su mansiéon en Akrotiri, en la actual Santorini.
Con una técnica al fresco de lo mas depurada, jovenes pescadores con
capturas copiosas, exdticos paisajes en torno a un gran rio y nutridas flotas
en procesion decoraron paredes de adobe volcanico en una habitacion con
vistas al mar en la costa meridional de la antigua isla de Thera. Con ocres
amarillentos y rojizos oscuros; con azul de lapislazuli y verde de malaquita,
el adinerado comerciante hizo reproducir en sus paredes unas meticulosas
embarcaciones antes de que violentas erupciones volcanicas cubrieran las
pinturas con una ceniza que acabd conservandolas.

Para el pensamiento griego el mar era una necesidad y un peligro; una
via de escape llena de riesgos que se asumian para conseguir unas riquezas
que la pobreza del terreno negaba. Frente a la yerma seguridad de la tierra,
los griegos vieron en el mar la via para acceder a un porvenir mas prospero,
aunque su mutante superficie de azogue ocultara amenazas y fatalidades
que intentaron conjurar con leyendas que fueron calando en el subcons-
ciente de un pueblo que se hizo navegante a la fuerza.

Los helenos abandonaron los pedregosos valles natales para hacerse a la
mar y vieron en los mitos una excusa y un pretexto. Poseidén era un dios
occidental relacionado con la tierra y con caballos que la hacian temblar,
hasta que se convirtié por obra de una pragmatica conveniencia en divini-
dad de un mar que amenazaba con estrangular a Corinto, el lugar donde
se celebraban los Juegos Istmicos en memoria de Melicertes, un joven que
muri6 ahogado por culpa de la insania de su madre. A Poseidén se ofrecian
exvotos y monedas que se colgaban en la proa de los barcos antes de surcar
un ponto de grandeza hiperbdlica y fuerza ilimitada, tanto que los griegos
se inventaron otros mitos relacionados con el gran dios marino, figuras con



214 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

las que dar forma y respuesta a la poliédrica versatilidad del océano. Nereo,
Proteo, Tritén o Glauco son pretextos de propiedades, riesgos, amenazas
e incertidumbres que iban de la mano de cada singladura. Afrodita naci6
de la espuma marina y las Nereidas protagonizaron relatos fabulosos en
los que se daba forma al lado femenino, inquietante y atractivo del mar.
Hijas de Doris y Nereo eran casi un centenar de jovenes cuyos eufénicos
nombres se asociaban a las multiformes cualidades de la superficie marina:
Anfitrite, Tetis o Galatea evocaban la blancura, salinidad, tristeza, hermo-
sura, amabilidad, rapidez o la inquietud de un elemento tan cambiante
como inevitable. Otras figuras femeninas simbolizaban los mas atavicos
miedos: las sirenas eran temidas mujeres con rasgos de pajaros que sedu-
cian y atrapaban a marinos como Ulises; Escila y Caribdis, antitéticas per-
sonificaciones de los peligros que escondia la travesia de estrechos, como el
de Mesina o el de Gibraltar. Otros mitos de las profundidades encarnaban
las amenazas de la navegacion, como Ceto, paradigma de terrorifico mons-
truo que concibi6 con Forcis a las Grayas y a las Gorgonas, habitantes del
extremo occidental del mar. Los griegos lo concebian como el piélago, una
palabra cuya radical pi evoca la idea de “puente”, “camino’, que podia ser de
partida, pero también de vuelta a casa. Esta es una idea relacionada con la
del viaje, elemento recurrente como constante inicidtica. Ulises no cesé de
viajar hasta arribar a Itaca; Jason viajé en el Argo hasta la lejana Célquida
en busca del Vellocino; Menelao viajé a Egipto tras la vuelta de la guerra
de Troya y Teseo tuvo que viajar hasta Creta para vencer al Minotauro, un
ser monstruoso relacionado con Minos, rey semilegendario de Creta y pa-
radigma de la civilizaciéon minoica, donde surgieron los primeros intentos
sistematicos de navegacion.

Tras la figura de Minos subyacen dos personajes miticos: uno, hijo de
Zeus y Europa, hermano de Radamantis y Sarpedon, fue conocido como
“el Bueno’, hasta el punto de que fue nombrado junto con Radamantis y
Eaco juez de los muertos en los occidentales confines del Hades. Con Itone
concibié a Licasto, padre de otro Minos, conocido en principio como “el
Malo”. Este accedid al trono de Creta con la ayuda de Poseidon, quien lo
obsequid con un toro que el nuevo rey se neg6 a sacrificar. Enfadado, el
dios hizo que Pasifae, la mujer de Minos, se enamorara del animal, con
quien concibid al monstruoso Minotauro, que fue recluido en un laberinto
que el rey encargé al arquitecto Dédalo. El monarca reiné en Creta y su
poder se extendié por buena parte de las islas del Egeo hasta constituir
la civilizaciéon minoica. Vivié en Cnosos durante periodos de nueve afos



Mitos del fin de un mundo | 215

que concluian con otros de retiro en el cercano monte Ida, donde recibia
los consejos de Zeus, que acabaron por forjar la imagen de buen estadis-
ta y mejor legislador. Fue considerado impulsor de una navegacién que
devino mas segura al ser suprimida la pirateria. Herédoto y Tucidides lo
consideraron el primer amo del mar, que rigi6 sobre las islas Cicladas y
fue el primero en colonizar gran parte de ellas expulsando a los Carios y
estableciendo a sus hijos como gobernantes de un nuevo estado donde la
navegacion se convirtio en un instrumento generador de riqueza.

Los mitos griegos y el mar

Los descubrimientos arqueologicos de Arthur Evans a principios del
siglo pasado en los palacios de Cnosos han servido para acuar el término
de talasocracia; por ella se entiende un complejo sistema de relaciones
entre la isla de Creta y su entorno basado en el comercio maritimo. Los
hallazgos encontrados en enclaves como el puerto de Kommos, al sur de la
isla, sugieren un marcado desarrollo de la actividad naval que determiné
el impulso de las técnicas de construccion de barcos y de navegacion. Todo
ello incidio6 en la expansion comercial de los minoicos, que abarcé desde el
Mediterréneo Central hasta el Préximo Oriente, Norte de Africa y la costa
norte del Egeo hasta las proximidades del Mar Negro. Hubo asentamientos



216 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

cretenses en las Cicladas y fueron constantes las expediciones a Chipre,
Mari, Ugarit, Biblos, Anatolia y Egipto, como lo demuestra la influencia
minoica en las pinturas de Tell el-Daba. Las relaciones se basaban en un
sistema de exportacion de productos agricolas, madera y ceramica insular
y de importacion de metales preciosos, marfil y manufacturas orientales
que llegaron a tejer una sélida urdimbre de relaciones que tuvieron en los
palacios reales de Minos el epicentro de una red que se fue extendiendo por
todo el Mediterrdneo oriental con la eficacia de las marejadas crecientes.

La “minoiquizaciéon” del Egeo probablemente fue un proceso gradual
y transmisor, que se opone a la idea de conquista violenta de territorios,
como lo demuestra el uso de la rueda de cerdmica minoica en yacimien-
tos como el de Akrotiri, donde es habitual el empleo de técnicas y estilos
cretenses, como los frescos pintados en unas paredes poco acostumbradas
a asaltos por la fuerza y mucho al contacto intercultural. Las primeras
muestras de esta expansion naval tuvieron lugar en el periodo Pre-palacial,
alrededor del 2.750 a.C., aunque el despegue econémico tuvo lugar diez
siglos mas tarde, cuando se erigieron imponentes estructuras portuarias y
soberbias edificaciones en las orillas del mar. Catastrofes como la erupcion
de Santorini en 1639 a.C. no acabaron con esta civilizacidn, que inicid su
decadencia un siglo mas tarde tras la irrupcion de poblaciones aqueas y la
invasion de Creta, que provocaron la destruccion militar de algunos pala-
cios y la sustitucion de elementos culturales minoicos por otros micénicos.
La desaparicion definitiva de la cultura y la sociedad islefia tuvo lugar con
la llegada de los ignotos Pueblos del Mar que, en el siglo XII a.C. atacaron
Egipto, asolaron los pueblos helenos, acabaron con la cultura cretense y
llegaron hasta Asia Menor.

La talasocracia minoica fue la primera de la que se tiene conocimiento
histérico, aunque con posterioridad fenicios y atenienses practicaron el
uso de la navegacion como instrumento de expansién. En el caso griego, a
partir de la segunda mitad del siglo VIII se retom¢é un peridédico proceso
de busqueda de nuevas tierras para lo que se recurri6 otra vez al uso de las
embarcaciones. Mds que un caso de colonizacion se traté de apoikia, ya
que un grupo de ciudadanos se apartaba con sus naves de su casa u oikia en
una separacion que era fisica y politica, ya que cada nueva fundacion era
independiente de la metrépoli.

Los griegos, de la mano de Heracles, realizaron viajes que trascendieron
los mitos y traspasaron las lindes occidentales del estrecho de Gibraltar.
Los focenses comerciaron con los tartessos del suroeste peninsular y lle-



Mitos del fin de un mundo | 217

garon hasta el extremo occidental a bordo de unas naves que los minoicos
habian utilizado previamente. Los marinos de Focea emplearon embarca-
ciones parecidas a las que el rico comerciante de Akrotiri hizo pintar en su
mansion de Thera. Penteconteros y trirremes navegaron hasta los confines
de occidente y naves redondas de madera de ciprés o pino de Alepo se
embarcaron con rumbo al estrecho de Gibraltar. Naves con velas cuadradas
de lino recogidas sobre una verga horizontal que pendia de un inico mastil
sobre el que colgaban cabos formando perfiles de estrellas; naves con proas
curvas y popas retrepadas que podian utilizar remos, preferiblemente
redondeados, cuando faltaba el viento o debian surcar travesias peligro-
sas; naves de extremos idénticos, con timones de espadilla, escalamotes y
empalizadas de cubierta; naves de un solo palo y bauprés en proa con vela
ensefa; naves parecidas a los gaulds fenicios, similares a las que cubren
con rojo férrico el fondo de arenisca del abrigo de la Laja Alta en Jimena
de la Frontera y forman una escena maritima que pudo anteceder a los
micénicos frescos de Akrotiri que representan eternos viajes de ida y vuelta
a través de un mismo mar.






Mitos del fin de un mundo | 219

PERSEO Y EL ESPANTO

erseo integra uno de los tridngulos miticos mds inspiradores de la

historia junto con Medusa y Andrémeda. Sus origenes legendarios
son antiguos, extremadamente antiguos; se remontan al periodo Helddico
Reciente: hace unos tres mil quinientos afios. La etimologia de su topdni-
mo avala su veterania, ya que su raiz desvela origenes protoindoeuropeos
asociados a un persein o “soldado ocupador de ciudades”, lo que puede
explicar su condicién de fundador de Micenas.

Perseo es figura mitoldgica de alta alcurnia y renombrado linaje. Su
abuelo Acrisio, rey de Argos, tuvo solo una hija, Danae y, preocupado por
su descendencia, acudi6 al ordculo de Delfos para consultarle si naceria
algun heredero varén. En el santuario de la Focida obtuvo una presumible
respuesta llena de previsibles ambigiiedades, ya que el augurio le contesto
con intencionados paréntesis que moriria asesinado por su nieto. Como
consecuencia de la profecia, encerré a su tinica hija en una torre inaccesible
a cualquier intento seductor. Pero Acrisio no tuvo en cuenta las artimanas
de Zeus quien, sabedor del atractivo de la doncella, se propuso su cortejo.
Experto en metamorfosis, se trasmuto6 en lluvia de oro. Las gotas fueron
capaces de llegar al interior de la fortificaciéon donde Ddnae estaba confi-
nada y la fecundaron con la fertilidad de las estirpes primigenias. Avisado
Acrisio de la temida concepcidn, cuando nacié Perseo mandé encerrar a la
hija y al nieto en una caja y la arrojé al mar del golfo Argélico con la inten-
cion de que hiciera las veces de ataud. Sin embargo, las intenciones de un
rey no eran determinantes frente a las de los dioses. Zeus, alarmado por el
peligro que corria su recién nacido vastago, ordeno a Poseidén que calma-
ra las aguas y condujera la improvisada embarcacion al puerto seguro de
Sérifos, en la isla Ciclada homoénima. Al arribar a la cercana insula, fueron
rescatados por Dictis, hermano del monarca Polidectes, quien acogi6 a la



220 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

madre y al hijo con una hospitalidad que se vio truncada con el paso de
los afios. El monarca fue interesaindose por Danae a la par que considerd
a Perseo como obstaculo en la relacién y amenaza para su posicion. Con
ocasion de un festejo, el gobernante solicitd a sus mas prominentes subdi-
tos unos presentes. Todos aportaron caballos, salvo Perseo, cuyos escasos
recursos impedian tales dispendios; no dispuesto a ser menos que otros, se
ofrecié a conseguir un imposible: la cabeza de Medusa. Polidectes vio en
esta propuesta la mejor excusa para enviarlo a una muerte segura.

Perseo y el espanto

Con esta urdimbre se tejio la trama del primer viaje de un héroe heleno
al extremo occidental del mundo conocido, al territorio que se encontraba
mas alla de las columnas que flanqueaban el estrecho de Gibraltar, donde
habitaba la temida Gorgona a quien Atenea habia convertido en una pa-
vorosa mujer de horripilante aspecto y capaz de petrificar a quien mirara.



Mitos del fin de un mundo | 221

Aunque contd con la ayuda de los dioses olimpicos, con quienes estaba
directamente emparentado, el desplazamiento de Perseo hasta poniente no
fue nada facil en unos pagos poco hollados por suelas griegas. Su primera
tarea consistio en localizar a las Grayas, tres hermanas que guardaban el
secreto del paradero de unas ninfas que custodiaban preciados objetos de
los dioses. Guiado por sus tios Hermes y Atenea, el joven las pudo encon-
trar. Eran tres mujeres nacidas ya ancianas y de aspecto poco amigable.
Compartian un solo diente y un solo ojo que Perseo les arrebaté y no penséd
devolver hasta que no le dijeran el lugar donde habitaban las ninfas. Ciegas
y muertas de hambre, las Grayas accedieron a sus pretensiones y el joven
arribo al locus amoenus donde vivian unas jovenes deidades que muchos
identifican con las Hespérides que guardaban el jardin de Hera y sus man-
zanas de oro. Alli le facilitaron el casco de Hades que proporcionaba invi-
sibilidad, una alforja magica, el escudo brunido de Atenea y varios regalos
de Hermes: su sombrero tesalio, sus sandalias aladas y una hoz para cortar
cuellos escamados.

Con estos aparejos lleg6 Perseo al territorio de las Gorgonas. Utilizando
la astucia se enfrento al espanto de la mortal mirada de Medusa. Esper6 a
que estuviera dormida y utilizando la rodela de azogue de Atenea, quien
ademas guio su brazo, cercenoé con la hoz de Hermes un cuello del que
nacieron Crisaor y Pegaso. Perseo introdujo la cabeza recién amputada en
el zurrén para evitar ser petrificado y salié huyendo a lomos del caballo
alado amparado por la invisibilidad del casco de Hades. Aqui comenzé una
particular odisea, un viaje de vuelta en el que el héroe se convirtié en pa-
radigma del bien mientras llevaba consigo la espantosa cabeza de Medusa,
que, en su poder, se convirtid en el mas implacable brazo ejecutor.

De ella se sirvio para petrificar a Atlas, tras negarle la hospitalidad debida
en un territorio apartado, occidental y extremo; de ella se sirvi6 igualmente
cuando sobrevolando Etiopia divis6 a la hermosa Andromeda encadenada
a una roca por su padre Cefeo. Cuando el espantoso monstruo marino
Ceto estaba a punto de acabar con la joven, Perseo lo convirti6 en piedra
gracias a la cabeza de Medusa. Acompafado de la recién liberada Androé-
meda, el joven regreso a Sérifos, donde encontrd a su madre secuestrada
por Polidectes, empefiado en esposarse con ella. En los preparativos del
banquete, el joven recurrié de nuevo a Medusa para petrificar al monarca
y sus seguidores. Nombrd a Dictis como nuevo rey y devolvié a los dioses
los instrumentos que lo ayudaron a capturar a la Gorgona. Desde alli se
encamino a la ciudad natal de Argos, donde participd en unos juegos con



222 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

el lanzamiento de un disco que acabd golpeando y matando a su padre
Acrisio, con lo que se cumpli6 la profecia délfica.

El mito de Perseo y Medusa ha servido de constante inspiracion artistica.
Se refleja en la metopa del templo de Selinunte dedicado a Poseiddn, donde
el hijo de Dénae, ataviado con las sandalias aladas y el pétaso tesalio de
Hermes, decapita a la Gorgona; en el fresco de Pompeya, donde un Perseo
juvenil, casi anifiado, sostiene triunfante una diminuta cabeza de Medu-
sa; en la estela funeraria del Museo Nacional de Hungria en Budapest,
donde se conserva la figura de Atenea, ayudando a su sobrino a matar a
la Gorgona; en el Perseo Triunfante de Antonio Canova, frio marmol de
Carrara destinado a presidir foros y pedestales; en la Cabeza de Medusa
de Caravaggio, destinada a escudo de Cosme de Médici, o en el Perseo con
la cabeza de Medusa, bronce a la cera perdida de Benvenuto Cellini que
aun preside la plaza de la Sefioria florentina junto a la Judith de Donatello
y el David de Miguel Angel. Las tres esculturas simbolizan la valentia y la
liberacién que llegaron a la ciudad de la mano de un Médici que, como el
cabizbajo Perseo, sostiene chorreante pero con vida a todo un icono de
fortaleza domesticada. En sus manos, Medusa es capaz de seguir ejecutan-
do venganzas selectivas manteniendo un espanto que el héroe dosifica y
gradua con su decisiva victoria. Esta lectura se ha visto reinterpretada por
Luciano Garbati con su moderna y actual Medusa con la cabeza de Perseo,
ubicada en el Collet Pond Park, en el entorno del Lower Manhattan, justo a
las puertas del Tribunal Penal de Justicia de Nueva York, donde fue juzgado
por delitos sexuales Harvey Weinstein, en un proceso que fue de la mano
de la eclosion del movimiento Me Too.

El mito de Perseo admite otras lecturas e interpretaciones: desde una pri-
mera maniquea y reduccionista de simbolo de la bondad y la rectitud frente
ala maldad de Medusa o el reto que supuso para el héroe el enfrentamiento
con un personaje que provocaba la muerte con la mirada. En la leyenda
subyace la omnipotencia del destino y la figura del adalid libertador de los
oprimidos, como se observa en el episodio de la redenciéon de Andrémeda.
Resulta especialmente relevante su rol de primera divinidad griega que se
vio obligada a desplazarse hasta el extremo occidental del Mediterraneo
con el objeto de superar una prueba con visos de insuperable. Perseo viajé
hasta los confines del mundo conocido para enfrentarse a Medusa, un ser
que despertaba espanto y pavor. Ella es la representacion de la mujer aco-
rralada por un poder que toma la forma masculina del violador Poseidén
y la femenina de la vengativa Atenea; por el contrario, Perseo representa a



Mitos del fin de un mundo | 223

un joven racional que emprende una tarea aparentemente imposible pero
que cuenta con la resolutiva ayuda de unos dioses decisivos, ya que sin esa
familiar e interesada colaboracién no habria conseguido sus objetivos.

Para unos, Perseo vencié a Medusa utilizando recursos como la invi-
sibilidad, la liviandad flotante o la velocidad de desplazamiento que lo
salvaguardaron de una muerte anunciada. Para otros, se ha convertido en
simbolo de astucia, inteligencia, racionalidad, capaz de vencer con estas
armas al horror, al sobresalto, al asombro, al espanto de una mujer que era
capaz de albergar en su disforme metamorfosis uno de los planteamientos
del arte: el extrafiamiento. Medusa aturde, inquieta, aniquila, aunque, a
la vez, atrae. La desmedida fuerza de su maldiciéon se ha convertido en
simbolo de otras desmedidas fuerzas humanas relacionadas con el instin-
to, la intuicidn, la inconsciencia; se ha instituido en alegoria de un arte
dionisiaco que tiene la visceralidad de constantes barrocas, romanticas,
surreales. Frente a ella, Perseo representa la fuerza metddica de la racio-
nalidad planificada, confirmada con recursos provenientes de olimpicas
autoridades cldsicas, neoclasicas e ilustradas. Se encarna en emblema de un
arte apolineo, aunque se sirva de un instrumento como el espejo, donde se
vislumbran miradas y realidades que dejan de serlo gracias a la perversion
artistica del reflejo. Mito y realidad; racionalidad y asombro; fulgores y
sombras, tajos y refracciones. Mas que triunfar, Perseo aprendié a convivir
con el espanto y a servirse de €l en unas vivencias que, en ultimo extremo,
fueron hijas de la ficcion.






Mitos del fin de un mundo | 225

LA MIRADA PERDEDORA DE LAS GRAYAS

En diciembre de 1979 muri6 en San Diego, California, Penny Vantine,
una nifa de cinco afios de edad muerta de vejez. Media y pesaba lo
mismo que cuando naci6 y una rara enfermedad la hizo avejentarse casi
veinte afios por cada uno vivido. El hecho tuvo bastante repercusion e
inspird a Joaquin Caro Romero a escribir El libro de las Grayas, poemario
publicado en Jerez de la Frontera siete afios después.

Etimolégicamente el antropdnimo griego proviene de Graiai que signi-
fica “viejas”, “grises” y se venia a referir a unas divinidades de contrastada
antigiiledad, unos seres que algunos consideran que existian antes incluso
que muchos dioses. Las Grayas eran tres figuras legendarias que el sub-
consciente colectivo ha imaginado con un aspecto terrorifico, habitual
en sujetos que vivian en la frontera occidental del mundo, un finis terrae
adonde fue desplazado un reino de los muertos lleno de intraspasables
lindes, monstruosos habitantes y fieros guardianes que debian custodiar
prohibidos pasos que lo separaban del mundo de los vivos. Este era un terri-
torio apartado y oscuro, tenebroso y acuatico. Situado al borde del océano
extremo, las deidades que provocaban espanto eran de lo mas numerosas
en un lugar donde la tierra y el piélago trazaban fronteras aparentemente
infranqueables.

Las Grayas eran hijas metafdricas del mar, pero de un mar lugubre,
preiiado de los peores presagios. Sus padres eran monstruos acuaticos
que provocaban espanto solo con nombrarlos. Conocidas también como
las Forcides, sus progenitores fueron Forcis y Ceto. Su padre fue un dios
primordial, al igual que su abuela paterna, la primitiva y telurica diosa Gea,
que lo concibid por si misma. Siempre fue considerado como una divinidad
relacionada con un ponto que rodeaba las costas griegas con la enrevesada
insistencia de los recovecos terrestres. Mosaicos como el que se expone



226 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

en el Museo del Bardo de Tunez representan a Forcis como un individuo
fuerte, prefiado de elementos metamorficos. El rostro y el torso humanos
se cubren de una epidermis con capas de crustaceo y extremidades con
forma de pinzas de cangrejo. Asociado tradicionalmente a la vejez, se con-
sidera como el progenitor de la mayor saga de monstruos y endriagos que
provocaron el mas inveterado de los espantos entre los navegantes que se
atrevian a surcar los confines occidentales del Mediterraneo. Buena parte
de esta terrorifica descendencia la concibié con Ceto, otra deidad que acabd
siendo paradigma de perverso engendro y deforme invencion, aunque en
un principio fue representada como una joven agraciada y melancdlica que
surcaba mares imposibles en compaiiia de su esposo, quien fue también
hermano a la par que amante. Hija de Gea y Ponto, su nombre se rela-
cionaba con los peligros que enmascaraba el océano y etimolégicamente
se vincula con animales asiduos de las costas del Estrecho, como delfines,
orcas o ballenas, toda una serie de cetaceos que perviven tras el nombre de
la divinidad y el topénimo de la cercana Caetaria. En épocas mas tardias
era representada como un pez con forma de serpiente y se asociaba, como
sus hijas las Grayas, al ciclo de Perseo, que la derrotd justo antes de que
devorara a la encadenada Andrémeda. Ceto concibi6 con Forcis una pro-
genie de personajes monstruosos de lo mas heterogénea. Equidna fue uno
de sus més temidos descendientes que concibié con Tifén a numerosos
engendros de la mitologia helena. La Hidra de Lerna, la Esfinge, el Le6n de
Nemea, el Aguila del Cducaso o la Quimera fueron hijos suyos, al igual que
otros mas cercanos, como Cerbero y Ortro. Todos acabaron sucumbiendo
ante héroes que se atrevieron a enfrentarse con ellos en un claro ejercicio
de transgresion. Otros hijos de Forcis y Ceto que tuvieron que ver con el
territorio del Estrecho fueron Ladon, la serpiente que cuidaba el Jardin de
las Hespérides, las tres Gorgonas y sus hermanas las Grayas.

Junto con su abundante y monstruosa parentela, las Grayas vivian muy
apartadas, casi en las lindes del reino de los muertos, junto al concurrido
extremo occidental del Océano, en los confines del oeste. Eran tres deidades,
cuyos nombres despertaban tantas inquietudes como la mas amenazante
desazén: Deino, “Temor”, Enio “Horror” y Pemfredo, “Alarma” Eran tres
mujeres que nacieron ancianas, decrépitas, vetustas. No conocieron infan-
cia, ni adolescencia, ni juventud, ni madurez siquiera; vinieron al mundo
encorvadas, con la piel llena de arrugas, la tez blanquecina, con la textura
de la leche cortada y una dermis terrosa, habituada a décadas de sequias
extremas. Sus cabelleras canosas eran marcas de eternos inviernos, descui-



Mitos del fin de un mundo | 227

dados espartales sin atisbos de afeites ni consuelos. Mantenian una ajada
dignidad en sus vestimentas, compuesta por deslucidos peplos pasados de
moda, marchitas tunicas de ricos tejidos que el tiempo los hizo tan viejos
como ellas, tan decadentes como ellas, tan pasados de moda como ellas.
El pavor estaba marcado en sus rostros, en pliegues donde se concentraba
el espanto. Los profundos surcos de la piel desdibujaban las facciones, la
frente, los pémulos, pero eran incapaces de disimular las cuencas vacias,
sin parpados, sin iris, sin retinas. Un tnico ojo y un unico diente debian
compartir las tres hermanas en una recurrente ceremonia en la que se lo
pasaban de cuenca en cuencay de boca en boca. Lo que podria entenderse
como un ejercicio de monstruosidad extrema, formaba parte de un carac-
ter de lo mas particular y definitorio. La retina, asociada a la visién y el
colmillo, relacionado con la ingesta, enlaza la figura de las Grayas con la
vigilancia mas eficaz y con la supervivencia mas agresiva.

La funcién primordial de las Grayas era la observacion. Con su aspecto
terrorifico se convirtieron en la custodia mas perseverante de los extremos
territorios que lindaban con el mundo de los muertos. Para ello se iban
pasando sucesivamente el ojo, con lo que la percepcion estaba garantizada
en todo momento y se alcanzaba el grado de una ubicua visiéon que ade-
mds era constante, con visos de una eternidad que garantizaba un tenaz y
riguroso turno de guardia: cuando una miraba, las otras descansaban. El
traspaso del diente convertia a las vigilantes en seres perspicaces a la par
que aguerridos, capaces de hincérselo a todo aquel osado que se atreviera
llegar hasta ellas. El mas destacado fue Perseo. El hijo de Danae viajé hasta
el extremo occidental del mundo para cortar la cabeza de Medusa, una de
las Gorgonas y hermana de las Grayas. Para cumplir tan arriesgada mision
tuvo que recurrir a objetos divinos custodiados por las ninfas que habita-
ban en el cercano pero oculto Jardin de las Hespérides. El héroe se presentd
ante las Grayas para preguntarles la ubicacion del mitico lugar y para ello
ech6 mano de la astucia. Agilmente les quité el diente y el ojo, cuando
se lo pasaban de una a otra y dejé a las vigilantes sin vision y sin armas.
Desesperadas, transigieron a los requerimientos de Perseo que pudo llegar
hasta el jardin de Hera. Provisto de los utillajes magicos, fue en busca de
Medusa y de camino lanzé el ojo y el diente de las Grayas a la laguna Tri-
tonida, hasta donde se extendian cerrados bosques y caudalosos rios que
bajaban de unas montafas en cuyas crestas macizos de piedra recordaban
a los seres humanos y animales que habia petrificado la gorgona con su
mirada: un territorio occidental junto al océano ignoto, una geografia que



228 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

recuerda otras bien reales de quejigos, alcornoques, bloques de areniscas
del Aljibe y antiguas lagunas hoy desecadas.

Tras la partida de Perseo, las Grayas quedaron abatidas, humilladas y
vencidas. Paradigma de los vigilantes burlados, su reputacion cay6 por los
suelos y sufrieron el mayor de los descréditos en tiempos en los que aun
se confiaba en los héroes. Tanatos se divertia a su costa escondiendo sus
menguadas pertenencias que, ciegas, eran incapaces de encontrar. Nunca
se separaron: tropezaron juntas, de la misma forma que se equivocaron
juntas y juntas sobrevivieron a su inmortalidad, mancillada en una teogo-
nia donde no habia lugar para los vencidos.

Hesiodo alab¢ la calidad de sus peplos, Apolodoro su condicién oracu-
lar; Esquilo las calificé como doncellas con perfil de cisne, Ovidio como
vigilantes voluntariosas que alcanzaban la ubicuidad a los pies del rocoso
Atlas; Higinio las catalogé como perfectas guardianas y Nono de Pandpolis
como centinelas insomnes; todo un ejemplo de triada unitaria, de sociedad
limitada. Como deidades marinas personificaron la espuma blanca de las
olas, aunque el blanco se asociaba también con su ancianidad. Su caracter
trino y vetusto las relacionaba con las Moiras, otro conjunto de tres dei-
dades asociado al destino final del ser humano. Cloto, Laquesis y Atropos
eran tres mujeres ancianas ataviadas de blanco que aparecian tres noches
después de cada nacimiento y auguraban el metafdrico hilo de la vida de
cada recién nacido. Ataviadas de hilanderas, una hilaba con una rueca
la hebra de la existencia, otra media con su vara la longitud y la tercera
cortaba con unas tijeras la trayectoria mortal de cada ser. Compartian con
las Grayas el rol oracular de un ojo mitico con el que podian vislumbrar el
futuro, un ojo unico caracteristico de seres siempre vigilantes, al igual que
el diente inico remitia a los monstruos devoradores, pero también a una
vejez desdentada.

Las Grayas y las Gorgonas eran seres que combinaban el espanto con
la vigilancia de un territorio fronterizo entre la vida y la muerte, donde la
omnipresencia era una necesidad y la visién el mejor de los puntales. Con
la mirada unas petrificaban y otras prohibian el paso a un territorio vedado
pero al que acudieron héroes que acabaron por someterlas y derrotarlas.
Perseo fue el primero en acceder a estas regiones clandestinas: vencio a las
Grayas e hizo suya a Medusa. Domestico el espanto y derrotd a la vejez,
aunque la realidad supere al mito y mueran nifias de noventa afios en Cali-
fornia con la eterna recurrencia de los perdedores que al final tienen quien
les escriba.



La mirada perdedora de las Grayas






Mitos del fin de un mundo | 231

ODISEO Y EL VIAJE HACIA OCCIDENTE

diseo lleva el viaje en el ADN de su propio nombre. Para muchos,

la raiz édos entronca con el significado de “camino” y se remonta al
episodio de su nacimiento un lluvioso dia de invierno junto a la falda del
monte Nérito, méxima elevacion de la isla de Itaca. Concebido por Laertes,
fue parido por su madre Anticlea a los bordes de una calzada que circunva-
laba la montana de agitado follaje y sobresaliente aspecto. Otras versiones
lo emparentan con el embaucador Sisifo, de quien pudo haber tomado la
adjetivacion de odisseus, “el odioso”, aunque con el tiempo se convirtié en
paradigma de la brillantez y de los ardides, llegando a ser conocido por epi-
tetos como “el astuto’, “el de muchas manas” o “el de multiforme ingenio”

A diferencia de otros mitos helenos, Odiseo no intervino en teogonias
al uso ni leyendas olimpicas de renombre. Este personaje ha formado par-
te del subconsciente colectivo a partir de los primeros balbuceos de una
creacion literaria que surgid entre turbias lagunas y ciegos paréntesis. Su
nombre ya despuntaba en sustratos anteriores a la escritura misma, hasta
que acabo integrandose en una tradicién homérica tan reputada como
inconcreta, que tomd forma en los albores del siglo VIII a.C.

Homero otorgd un importante rol a Odiseo tanto en la Iliada como en
el largo poema por él nominado que la prosigue. En ambos textos apa-
rece como monarca de Itaca, isla que se alza a levante de la renombrada
Cefalonia. Tras el rapto de Helena se vio obligado a dejar su insula para
acudir a la lejana guerra de Troya; en su territorio permanecieron su her-
mana Ctimene, su esposa Penélope y su hijo Telémaco, simbolos de una
espera fiel e incondicional. Durante dos décadas aguardaron el regreso del
hermano, esposo y padre, mientras el hermano, el esposo y el padre hizo
la guerra, apenas disfrut6 de la paz y alargd afios su regreso con visos de
literaria eternidad. A diferencia de otros mitos griegos, Odiseo es fruto de



232 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

la ficcion novelesca, de una recreacion artistica que lo hace diferente, aun-
que mucho mas cercano para quienes durante centurias oyeron los avatares
de una existencia rebosante de acciones, sucesos y decisiones que lo han
mantenido vivo por los siglos de los siglos.

Frente a otros personajes de origen divino, Odiseo se muestra como
un ser humano, de ahi que tenga que compensar su genealogia con una
astucia siempre puesta a prueba. De él fue la idea de construir el caballo de
madera con el que los griegos pudieron entrar en Troya, un ardid que puso
fin a un conflicto que tomaba visos de prolongarse mas de lo debido. Sin
embargo, el fin de la guerra no supuso el rapido regreso a una patria que
se vio alargado otros diez aflos mas a causa de decisiones propias y ajenas,
reprobables y laudatorias.

Tuvo que desembarcar en el pais de los Cicones, donde saqued ciuda-
des y secuestré mujeres; en el pais de los Lotdéfagos, donde alguno de sus
hombres sucumbieron a los dulces y letificos encantos de flores acuaticas;
en el pais de los Ciclopes, donde desperto la colera de Poseidon tras abatir
a Polifemo; en el pais de Eolo, donde algunos acompanantes destaparon
la caja de los vientos; en el pais de los Lestrigones, donde la expedicién
sufri6 la antropofagia de sus habitantes; en el pais de Circe, donde supo
capear los recursos magicos de su reina; en el pais de los Cimerios, mas
alla de las lindes occidentales del mundo habitado, donde entablé cono-
cimiento y conversaciéon con animas de reputados difuntos; en los pagos
de las Sirenas, de quienes se defendié atandose al mastil de su nave; en
peligrosos estrechos marinos, donde supo burlar las mortales acechanzas
de Escila y Caribdis; en el pais de las Vacas del Sol, donde Zeus castigé a
una expedicion ya mermada tras tantos desembarcos frustrados; en el pais
de Calipso, donde se dejo seducir durante afos por la atrayente ninfa; en el
pais de los Feacios, donde la princesa Nausicaa lo llevé ante su padre antes
de disponerle una nave con la que volver a su isla, Itaca, adonde regres6 dos
décadas después de su partida disfrazado de mendigo, de forma que nadie,
salvo su perro Argos, fue capaz de reconocerlo. En un accidentado proceso
de anagnorisis, Odiseo acabd con los gerifaltes islefios que pretendian a
una esposa que alcanzd el caracter de eterna viuda sin duelo. La lucha por
retomar su posicion acabd con la intervencion directa de Atenea, que dio
el visto bueno para restituir su antiguo estado a costa de sangre, sudor y
lagrimas.

La vuelta hasta Itaca no sigue unos patrones geogréaficos ni cronoldgicos,
aunque se caracteriza por una etapa esencial: el viaje hasta el pais de los



Mitos del fin de un mundo | 233

muertos, que adquiere un valor existencial y mitico. Navegar hasta mas alla
del estrecho de Gibraltar supuso la encarnacién del héroe capaz de llegar
hasta los prohibidos extremos y superarlos. Desplazarse hasta alli implico
hacerlo hasta los confines de la existencia y traspasar el quicio ontoldgico
del mundo de los vivos. Cuando Odiseo cruzd este umbral, transgredié
la mas inviolable de las normas y penetr6 en un mas alla irracional y des-
piadado, hasta convertirse en el primer ser humano que pis6 un territorio
jamas hollado por plebeyo alguno. Atrapado en la seductora y magica ma-
rafia tramada por Circe, Odiseo considerd que la mejor forma de romper
amarras era desplazarse hasta la frontera prohibida del oeste. Con la ayuda
del adivino Tiresias, planed una expedicion hasta el Hades que conté con
el beneplacito de la propia maga que le proporcioné un viento favorable
del norte que condujo sus naves hasta los confines del Océano, alli donde
se alzaban los bosques de Perséfone, famosos por sus alamos negros y por
sus afiosos sauces: el lugar donde el Flegetonte y el Cocito desembocaban
en el Aqueronte. Cavo una zanja y sacrificd un carnero joven y una oveja
negra. Tras una ceremonia oficiada por Tiresias, contempld el anima de
Elpenor, un acompafante que murié en el palacio de Circe y pudo hablar
con muchos fallecidos: con su madre Anticlea y otros personajes que for-
maban parte del imaginario heleno como Yocasta, Leda, Fedra, Ariadna,
Agamenon, Aquiles, Ayax, Minos, Orién, Tantalo o Sisifo.

El viaje hasta los confines del mundo sirvié como punto de inflexién en
su desplazamiento. Alli, tras el oportuno sacrificio y escuchar los consejos
de los muertos, Tiresias inst6 a Odiseo a regresar a Itaca, convirtiéndose
en el primer ser humano que transgredié normas sagradas y luego volvié
para contarlo.

Odiseo es una figura de la que apenas existen representaciones iconicas.
Probablemente su condiciéon humana no le ayudo a ello. Personaje comple-
jo, posee lecturas simbdlicas al igual que tantos que lo recibieron en puer-
tos no siempre amables. Paradigma del marino incansable, en su figura se
posa el viaje como componente de un relato de aventuras que tiene mucho
de bildungsroman o novela de aprendizaje. Odiseo regres6 bien diferente
a como lo era en su punto de partida, como el Cid o Don Quijote; asumid
el periplo como una aventura, como una odisea donde no esta claro si se
perdi6 o se encontrd, si se aferrd al sentido o se abrazé a la insensatez de
la existencia. Es un héroe, pero también un desterrado, un aventurero, un
exiliado que aspird a volver a pesar de cantos de sirena, seducciones de ma-
gas y propuestas de una mejor vida lejos de los suyos. En él hay fortalezas y



234 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

contradicciones: utilizd la astucia, pero también la mentira para conseguir
unos fines cambiantes y volubles que lo han convertido en un personaje
adn vigente.

Odiseo y el viaje hacia Occidente

Dejo huella en Séfocles, que valoré su figura inteligente; en Dante, que
destacd su osadia al traspasar las Columnas de Hércules; en Camoens, que
le atribuy6 la fundacién de Lisboa; en Calderén de la Barca, que subrayé
sus peripecias con Circe; en Georges Mélies que rodo la primera pelicula
basada en su figura; en Konstantino Kavafis, que consider6 Itaca como su
destino omnipresente; en Joan Manuel Serrat, que dio forma a una Penélo-
pe que no dejaba de tejer suefios en su mente; en Antonio Gala, que estrend
en el Reina Victoria un Ulises protagonizado por Alberto Closas que de-
volvio al mito la actualidad efimera del espectaculo; en Javier Krahe, que
lo canté dando tumbos y mas tumbos; en Luis Martin Santos, que silencid
la narrativa espafiola en 1961 con las grises peripecias de un Odiseo por el
Madrid de Ortega y las chabolas, de las verbenas y un CSIC sin recursos.
Pero, sobre todo, dejé huella en la novela homénima de Joyce, otro libro in-
finito para Borges, donde se narra el viaje sin aventuras de Leopold Bloom



Mitos del fin de un mundo | 235

por las vulgares calles de Dublin un vulgar dia de junio de 1904. Tras pasar
la jornada dando paseos sin norte entre torres Martello y apartadas playas,
oficinas de correos y casas de bafos, funerales y peridédicos, bocadillos de
queso gorgonzola, museos nacionales, vinos de borgoiia, bibliotecas estata-
les, bares de barrio, hospitales de distrito y micciones en jardines traseros,
el ulises vulgar de Dublin termina acostado en el lecho matrimonial con su
esposa, Molly Bloom, una mujer anodina de Gibraltar que rememora sin
orden ni concierto sus viajes de juventud a Ronda, la noche que perdié el
barco en Algeciras, el mar carmesi y las puestas de sol gloriosas de su tierra;
las higueras de los jardines de la Alameda, los jazmines, los geranios, las
chumberas de una Gibraltar de su nifiez que no era ni umbral ni puerta, ni
columnas ni Estrecho, ni siquiera antesala de un reino de los muertos como
si lo era su cama de mujer adultera donde recuerda la primera vez que
dijo si junto a la mole caliza de la Roca, a la vera de caminos que acabaron
llevandola a ninguna parte.






Mitos del fin de un mundo | 237

TIRESIAS Y CALIPSO: ADYUVANTES OCCIDENTALES
DE ODISEO

La Odisea es una narracién compleja que no solo inaugura en nuestra
cultura el prolifico género de la novela de viajes. Los desplazamientos,
las aventuras, los encuentros y desencuentros de Ulises engrandecen su
figura heroica dentro de los canones de un personaje de lo mas humano y
conforman a la vez el primer bildungsroman, el primer relato de aprendizaje
que sienta las bases de otras obras de la literatura universal que se inspiran
en ella, aunque aqui no concluyen sus valores literarios.

La de Homero es una narracién épica que comienza in medias res, con
una invocacion a las musas para que especifiquen el lugar donde se encon-
traba Odiseo tras haber finalizado la guerra de Troya y no tener noticias de
su paradero. Todo ello provoca que la diosa Atenea aconseje a Telémaco su
partida en busca de nuevas sobre su padre, que se hallaba por aquel enton-
ces recluido en una apartada isla junto al Estrecho, en compaiiia de la ninfa
Calipso. Este ardid narrativo sitta el episodio de Odiseo con Calipso en las
paginas iniciales de la ficcion, aunque en realidad se desarrolla en estadios
mucho mas avanzados de la cronogénesis del relato: en el Canto IX, cuando
el protagonista narra en el palacio de Alcinoo la sucesion de episodios que
conformé su experiencia viajera hasta dos lugares proximos al extremo
occidental del mundo conocido. Alli se relaciond con dos personajes deci-
sivos para entender su proceso de maduracion personal: Tiresias, habitante
del Hades y Calipso, natural de la cercana isla de Ogigia.

Una vez conquistada Troya por los griegos, Odiseo inici6 con los suyos
un periplo por las costas del Mediterraneo donde cada desembarco se
convirti6 en reto para un proceso iniciatico en el que el regreso a su Itaca
natal se vio repetidamente postergado por decisiones y dudas, tentaciones
y renuncias que forjaron el cardcter de un héroe que no tenia la condicién



238 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

de los dioses, aunque se relaciono6 con ellos en situaciones que siempre
pusieron de manifiesto su condiciéon humana. Tras el episodio bélico con
los Cicones, la arribada a la tierra de los lotéfagos y los combates en la
isla de los Ciclopes con monstruos como Polifemo; tras el desembarco
en Eolo y la masacre sufrida con los Lestrigones, Odiseo lleg6 exhausto
y con su flota mermada a la isla de Circe, una astuta maga con quien
sobrevivid a sus hechizos hasta que escapd de su atraccioén para encami-
narse al final del mundo, a los dominios del Hades. Alli se dirigié con un
motivo que poco tuvo que ver con el de otros visitantes anteriores que
viajaron hasta el Inframundo bien obligados, bien para superar pruebas
imposibles o bien en busca de una trascendente inmortalidad. Odiseo no
era un dios, sino un ser humano que lleg6 hasta el Averno para averiguar
dos cuestiones muy poco trascendentes, aunque si importantes para su
personal trayectoria vital: como volver a su casa y qué se iba a encontrar
alli después de un viaje tan largo y azaroso. Para ello contd con la ayuda
de un adivino, Tiresias.

Hijo del pastor Everes y de la ninfa Cariclo, fue un augur ciego relaciona-
do con la ciudad beocia de Tebas. La ceguera puede resultar una paradoja
en relacion con las dotes adivinatorias, aunque no es la inica en un per-
sonaje lleno de lecturas e interpretaciones. Diferentes versiones intentaron
explicar su invidente clarividencia. Ferécides de Atenas escribié que Ti-
resias, de joven, se atrevid a espiar a la diosa Atenea cuando se bafiaba en
la Hipocrene, la fuente que surgi6 de una coz de Pegaso en las laderas del
monte Helicén, donde habitaban las musas. La deidad mostré su enfado
con el osado adolescente: le impuso sus manos en los ojos y le arrebatd la
vision. Cariclo, seguidora de la diosa, le imploré piedad. Atenea consintio
en que tuviera dotes adivinatorias; ademas, le purificd las orejas para que
pudiera interpretar el canto de los pajaros, le dio un bastén de cornejo
para ayudarse en sus desplazamientos y lo beneficié con una larga vida.
Ovidio, en su Metamorfosis, narrd otra version: un Tiresias adolescente,
mientras paseaba por el monte Cilene, vio a dos serpientes apareandose;
separ6 a la hembra y la mato. Hera, enfadada por esta accion, lo convirtié
en mujer y permanecio en ese estado durante siete afios, hasta que volvié
a encontrarse con otras dos serpientes copulando, aunque en esta ocasion
matd al macho tras separarlas. Como premio, Hera revocé su conjuro y lo
volvio a convertir en varon. Al cabo de los afios fue de nuevo requerido
por la diosa para que mediara en una discusion que tuvo con Zeus. El dios,
para justificar sus infidelidades, arguy6 que el hombre sentia mucho menos



Mitos del fin de un mundo | 239

placer sexual que la mujer. Al darle la razén Tiresias, que habia poseido los
dos sexos, fue castigado por Hera con la pérdida de la visiéon, aunque lo
compensd con dotes adivinatorias y larga vida.

Tiresias y Calipso, adyuvantes occidentales de Odiseo

Relacionado con el ciclo tebano, Tiresias intervino en Las Bacantes y
en Edipo rey, haciéndole ver al joven monarca su horrible crimen. En Las
Fenicias se incluy6 su profecia sobre el sacrificio de Meneceo y en Antigona
se mostré como todo un consejero de estado haciéndole ver a Creonte que
debia dar sepultura al cadaver de Polinices. Tras su muerte fisica, obtuvo de
Atenea la condicién de conservar su espiritu. Por ello, cuando Odiseo cru-
z0 la frontera del Inframundo, de todas las animas de difuntos con las que
se encontro destaco la de Tiresias. Frente a las cabezas sin fuerzas de otros
muertos, el adivino apareci6 en plenitud de espiritu. Tras realizar Odiseo
los oportunos sacrificios, fue Tiresias quien aporto la informaciéon que el
héroe venia buscando: le comunicé que la muerte del ciclope Polifemo fue
la que desaté la colera de Poseiddn, le advirtié de lo inconveniente que
resultaba el robo del ganado de Helios y le anunci6 la masacre de preten-
dientes que deberia realizar el protagonista tras su regreso a Itaca.

Sin embargo, estas advertencias no fueron obedecidas. Tras resistir los
cantos de las Sirenas y burlar las amenazas de Escila y Caribdis en el paso



240 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

de estrechos marinos, al arribar a la Isla del Sol los tripulantes hicieron
caso omiso a las palabras del adivino y robaron las vacas de Helios, lo que
despert6 el enfado de Zeus quien, con un rayo, hundié la nave. Perecieron
todos los marinos menos Odiseo, que en pleno anticlimax narrativo llegé
como solitario naufrago a la isla donde habitaba Calipso.

Derrotado, sin mas compania que los restos de su dltimo fracaso,
Odiseo llegé a las costas de Ogigia, una isla verde, redonda, fértil, de exu-
berante vegetacidn y claras aguas, un ombligo del mundo que se erigia en
la embocadura oriental del estrecho de Gibraltar, en un lugar que muchos
identifican con la peninsula donde se alza el ceuti monte Hacho. Alli, en
una gruta abierta a verdes prados poblados de arboles frutales y cristali-
nas corrientes, en un locus amoenus donde solo se escuchaba el susurro
de abejas que sonaba, vivia apartada la ninfa Calipso. De arraigada estirpe
occidental, se suponia una desterrada hija de Atlas. Homero se refirié a
ella como una Atlante, aunque Hesiodo la definié como Oceanide, hija
de Océano y de Tetis y hermana de Estige, otra ninfa que habitaba en el
cercano rio Estigia, que desembocaba en la laguna homoénima, junto a las
puertas del Hades.

Poco se sabe de ella, aparte de las referencias homéricas, que la describen
como una joven extremadamente hermosa, de rubias trenzas y acompa-
sada voz. La llegada de Odiseo a Egigia debi6 de alterar las costumbres de
una divinidad joven y aislada, que compartié su soledad con la del experi-
mentado naufrago. Lo recibid, lo alimento, lo acicald, lo arropd y yacié con
él. Sellaron una relacion que tuvo los profundos vinculos de los perdedores
solitarios, los que habian visto demasiados desembarcos frustrados y de-
masiadas olas romper en vano, supervivientes a pecios descompuestos en
las profundidades del fin de muchos mundos. Odiseo recalé en Calipso y la
diosa vio en él un hombre con el que comparti6 afloranzasy silencios. Tras
décadas de periplos sin fin, el héroe viejo y cansado encontré un lugar ame-
no y la compaiiia de una mujer con la que concibi6 a Nausitoo y Nausinoo,
dos hijos que llevaron la navegacion en su antropénimo, como ¢l mismo,
que pronto se hasti6 de las mieles de una amante que lo sedujo con para-
bienes pero que fue incapaz de apagar el ansia del regreso a unos origenes
que seguian llamandolo. A pesar de ofrecerle la inmortalidad y la juventud
eternas, el héroe decidid apartarse de ella y tras una embajada disuasoria de
Hermes, ella misma, con el pesar de la derrota, le proporciond los aparejos
para construir una balsa con la que se hizo ala mar y con la que emprendié
su obsesivo viaje de vuelta.



Mitos del fin de un mundo | 241

Un anciano bondadoso, adivino, transexual y ciego que se enfrent6 a
poderosos y a reyes fue el que anim¢é a Odiseo a disponer la brujula tras
un viaje sin norte y el que facilité su regreso dictandole unos consejos que,
como humano, Odiseo no supo seguir.

Una divinidad seductora, marcada por la soledad que ocultaba en su
nombre y en su propio destino am¢é a Odiseo e intent6 retenerlo. Quiso
convertirlo en inmortal, pero lo anulé como hombre, hasta que fue capaz
de separase de ella y cumplir la profecia del destino de la ninfa y el regreso
del héroe.

Tiresias y Calipso son algo mas que destacados roles narrativos, que me-
ros compaiieros de viaje: el adivino ayudo al protagonista con la sabiduria
del ambiguo senex que todo lo ha vivido; la ninfa empujé al mortal a su
hado a costa de anular el suyo y convertirse en perdedora. Dejando partir
a Odiseo, Calipso forjé su ruina como diosa, pero empujo al ser humano a
cumplir con su destino: regresar al punto de partida.






Mitos del fin de un mundo | 243

ORFEO Y LA MAGIA DEL ARTE

ean Cocteau inici6 su pelicula Orfeo en 1950 con una voz en off que de-

claraba con cuidada diccién que el privilegio de las leyendas es no tener
edad.

Orfeo es uno de los cuatro grandes mitos griegos que se desplazaron
hasta el extremo occidental del Mediterraneo, hasta el territorio donde se
encontraban las intraspasables fronteras del Inframundo, con el decidido
afan de traspasarlas. Sin embargo, sus intenciones fueron bien diferentes
a las de los otros tres restantes. Tanto para Heracles como para Perseo, el
viaje hasta los pagos de poniente fue obligado por las circunstancias y no se
hizo de propia voluntad; Odiseo lo hizo de motu proprio, en busca de con-
sejos para regresar a su Itaca natal. Sin embargo, Orfeo se atrevié a llegar
a las lindes del Océano, desafi6 la mas severa ley dictada a los humanos y
atraveso las prohibidas puertas del Hades por razones de amor.

Orfeo no es un mito simple, ni facil, ni monosémico, ni maniqueo. Sus
multiples lecturas lo conforman como un personaje poliédrico, de comple-
jas interpretaciones que se solapan y se superponen hasta conformar un
personaje atrayente, polisémico, rico.

Lo primero que llama la atencion es su atesorado linaje musical. Su ma-
dre fue la musa Caliope, divinidad de bella voz inspiradora de la poesia
épica y de la elocuencia. Con eficacia maternal le enseiié desde bien nifio
a recitar versos para ser cantados. De su padre, Apolo, también recibid
enriquecedoras ensefianzas. Considerado el mejor de todos los musicos,
transmitio a su hijo no pocas habilidades; ademas, le regal6 un instrumen-
to muy cercano: una lira de oro que le ensefid a tocar y que habia encargado
a Hermes, el cual la fabricé con el caparazén de una tortuga. Las dotes
musicales del vastago destacaron hasta el punto de anadirle dos cuerdas
nuevas, hasta sumar un total de nueve, un nimero coincidente con el de



244 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

las musas, las hermanas de su madre, con quienes pasé su infancia en las
laderas del monte Parnaso. Su aficiéon por la composicion lo impulsé a la
invencion de un instrumento novedoso: la citara, que se relaciond también
con Apolo. Su padre mortal fue el rey Eagros, monarca que lo fue de Tracia,
el lugar de procedencia de la lira. La musica también prendio en el herma-
no de Orfeo: Lino de Argos, quien, ademas de considerarse el inventor del
ritmo y la melodia fue el maestro de citara de Herakles, aunque la relacion
con el discipulo no acabd bien: tras reprender su escasa dedicacién a la
armonia, Lino fue asesinado por su alumno, que no parecia dispuesto a ser
recriminado asi como asi.

Con estos genes y con esta educacion, no resulta extrano que Orfeo
mostrara desde muy temprano unas extraordinarias dotes musicales que
se extendieron a otras facetas de la creacion artistica. Muy pronto se hi-
zo famosa la capacidad envolvente de sus notas, con las que era capaz de
amansar a los animales, conmover a los arboles y las rocas, detener el curso
de los rios, hacer despertar pasiones en espiritus pusilanimes, calmar a los
exaltados y reconfortar a los menesterosos. Sus célebres dotes lo convirtie-
ron en el mas afamado musico de la antigiiedad y su renombre se extendié
a otras disciplinas. Su rol de experto recitador lo convirtié en reputado
poeta a la par que crecié su fama de certero augur, mago, profeta, astrélogo
y hasta pionero del proceso civilizador, ya que se le atribuy¢ la transmision
de conocimientos que iban desde la medicina a la agricultura, sin menos-
preciar la escritura.

Su prestigio como musico se forjo desde edades bien tempranas. Muy
joven participd en la expedicidn capitaneada por Jason en su busqueda
del Vellocino de Oro. En su curriculum siempre destac6 su condicion de
argonauta y viajo hasta la Célquida en un desplazamiento donde sus inter-
venciones fueron de lo mas decisivas. A pesar de su origen tracio, se unio a
la expedicion que partié desde Pagasas. En el periplo hacia el norte, Orfeo
ayudd con su musica al manejo acompasado de los cincuenta remos del
Argo, nave construida para la ocasién con nobles maderas de los bosques
del Pelion y rematada con una proa que tenia el don del habla y de realizar
profecias que advertian de los peligros del viaje. El mas conocido de to-
dos fue el episodio protagonizado por las sirenas, atractivos seres miticos
femeninos que vivian en las inmediaciones de la isla de Antemoesa. Con
el canto de hermosas canciones atraian a los marineros para devorarlos.
Sabedor de ello, el musico a bordo se dedico a entonar notas que superaron
en fuerza y en belleza a las de las malévolas deidades y la expedicién pudo



Mitos del fin de un mundo | 245

burlar la tentadora melodia con la contraprogramada por Orfeo; todos,
menos el marino Butes, que no pudo resistir la tentacion.

Orfeo y la magia del arte



246 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Tras su regreso a Tracia, Orfeo siguié cultivando sus dotes musicales. Si
era capaz de amansar las fieras y detener el cauce de los rios, no le tuvo que
costar mucho ganar el corazén de Euridice, la mujer de la que se enamord
perdidamente con la exaltacion de las pasiones librescas. Ninfa de los pas-
tos, las montanas y los valles, la muchacha desperté los deseos amorosos
del experto en notas, hasta el punto de llegar a componerle tan hermosas
canciones que ablandaron el corazén de una joven poco habituada a tama-
fnos deleites. Tras efectuarse el enlace, Euridice siguid visitando los lugares
amenos y campestres a los que estaba advocada hasta que una mafana se
encontré con Aristeo, hijo también de Apolo, cuando le seguia el rastro a
una cria de ciervo que estaba dispuesto a cazar. Enojado porque la ninfa no
quiso sefialarle el paradero del animal, le pidi6 que lo besara para rebajar
su agravio. Tras recibir la negativa de la casta cufiada, la persigui6 por el
bosque. En plena carrera, Euridice pisé una serpiente cuya picadura aca-
bé de forma subita con su vida. Cuando llegé la noticia a oidos de Orfeo,
comenzo a lamentarse como solo él podia hacerlo. En las orillas del rio
Estrimén compuso tales canciones y recité tales versos que conmovié a
todas las ninfas del entorno. Sus acompasadas quejas elegiacas llegaron
hasta oidos de los dioses que aconsejaron al joven que se desplazara hasta
los lejanos confines del Inframundo, donde la amada debia permanecer el
resto de la eternidad.

Nada sabemos del viaje de Orfeo hasta el extremo occidental del orbe
conocido. Nada de su periplo ni como atraveso las miticas columnas. El re-
lato de su leyenda narra su llegada a las puertas del Hades, como fue capaz
de enternecer a Aqueronte con sus cantos para que le ayudara a cruzar la
laguna Estigia sin pago ni condiciones; como amansé a Cerbero y domo su
fiereza con sus elegiacos lamentos y como fue también capaz de conmover
a Hades y Perséfone para que oyeran sus plafiidos. Los cantos de Orfeo
paralizaron el Inframundo como nunca antes habia sucedido: embriagaron
a Tantalo, liberado momentaneamente del suplicio; a Sisifo, que relegé el
empuje de su roca; a las Danaides, que se olvidaron de llenar sus inson-
dables cantaros. Dejaron en suspenso a los jueces y emocionaron de tal
modo a Perséfone que consintié un hecho jamas realizado hasta entonces
y en absoluto efectuado después: accedid a que Orfeo recogiera a Euridice
y la devolviera al mundo de los vivos, pero impuso una condicién: que
en ningin momento se girara para contemplarla hasta que no hubieran
traspasado definitivamente las puertas del Tartaro. Eso intentd realizar el
amante hasta que la impaciencia por ver el rostro de la amada le hizo volver



Mitos del fin de un mundo | 247

la mirada cuando las sombras del Hades atin se proyectaban en un talon de
la joven, con lo que contravino el pacto y la esposa tuvo que regresar a las
sombrias profundidades del reino de los muertos. El segundo fallecimien-
to de Euridice sumi6 a Orfeo en un abatimiento mayor. Intentd regresar
sin éxito al Hades y vagd por los montes de Rodope y Hemo. Rehuyo el
contacto con seres humanos y rechazé el trato con mujeres, lo que motivé
el desprecio de un grupo de bacantes tracias. Lo lapidaron sin piedad y
descuartizaron su cuerpo. Su cabeza degollada descendié por el rio Hebro
hasta la isla de Lesbos, donde sigui6é lamentandose con tal armonia que los
dioses se apiadaron de él y lo reunieron definitivamente con Euridice en los
occidentales Campos Elisios.

El viaje de Orfeo hasta el fin del mundo, el arrojo con el que traté a la
ley mas severa y la paralizacion del Hades que provocé con sus melodias lo
doté de un poso de telurismo magico acrecentado con los misterios 6rficos
que se celebraban en su honor. Fue considerado maestro de encantamien-
tos y autor apocrifo de casi un centenar de himnos sobre el origen del
cosmos y el destino del alma después de la muerte. Lleg6 a convertirse para
muchos en un hombre-dios con un conocimiento profundo del mundo y
sus habitantes a quienes era capaz de domefiar con sus dotes.

Ha inspirado géneros musicales, como las primeras 6peras de Monte-
verdi o las versiones neocldsicas de Gluck; ha dictado la creacion de Liszt,
Haydn, Berlioz o Stravinski. En su figura se han inspirado Virgilio y Offen-
bach, Ovidio y Quevedo, Rilke y Fabio Mengozzi. A lo largo de la historia
sigue sin perder vigencia como héroe romantico transgresor y apasionado,
atrevido y enamorado. Orfeo es un creador-poietés que trasciende los li-
mites de la existencia mortal gracias a la seduccion de la musica y el valor
de la palabra. Sigue manteniendo vigencia en el Orpheus Descending de
Tennessee Williams; en Anais Mitchell, que lo ubica en la Gran Depresion;
en Marcel Camus, que lo situa en el carnaval de Rio o en Jean Cocteau,
donde el héroe recorre desoladas calles francesas de posguerra atraido por
una seductora muerte interpretada por Maria Casares, todo un privilegio
de las leyendas sin edad.






Mitos del fin de un mundo | 249

EL MITO DE HERACLES

eracles es una figura mitica griega que entronca con otras que traspasan

meridianos geograficos y culturales. Emparentado con la divinidad
fenicia de Melkart, con la egipcia Jorusu o la celta Ogmios, es una leyenda
poliédrica, con tantas caras como lecturas. La ambivalencia de su figura se
refiere a su significado, a su valor y se extiende hasta su antropénimo. Para
los helenos, el mito fue conocido al principio con el nombre de Alcides, en
honor de su antepasado Alceo, cuyo significante evocaba el significado de
fortaleza o alcé. Tras el parricidio que determino su existencia fue conocido
con el nombre de Heracles, en cuyo lexema conviven los que lo relacionan
con la gloria (kléos) y con Hera, la poderosa divinidad causante de muchos
de sus males y quebrantos. Su figura ha hecho correr caudalosos rios de
representaciones, caracteres, grabados, pigmentos y tinta: desde Homero a
Alfonso el Sabio; desde Hesiodo hasta Carlos I, pasando por Psino de Lin-
dos, Rodrigo Ximénez de Rada, Pisandro de Camiros, Zurbaran, Rubens,
Glykon de Atenas, Lisipo o Guillermo Pérez Villalta.

La grandeza y las penalidades de Heracles tuvieron origen en su misma
concepcion. Su madre, Alcmena, hija del rey de Micenas, Electrion y nieta
de Perseo y Andrémeda, estaba desposada con Anfitrion de Tebas, nieto
también de Perseo. Aprovechando la ausencia del esposo, que habia parti-
do a luchar contra los Tafios, Zeus hizo una de las suyas. Encandilado por
las dotes de la joven codnyuge, tomd el aspecto de su marido y yacié con ella
utilizando una vez mas el engafio como ardid del cortejo. Al poco tiempo
regresd Anfitrién y cumplié con sus deberes maritales. Fruto de tan dual
coyunda, la mujer qued6 embarazada por partida doble y concibié a la par
un hijo de su esposo y otro del dios supremo e infiel del Olimpo, el cual,
enterado del hecho, proclamé un juramento que tuvo mucho de vaticinio:
notificé que el primer heredero en nacer de la casa de Perseo se convertiria



250 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

en un poderoso rey. Este hecho alert6 a Hera del adulterio cometido por su
conyuge y tomo cartas en el asunto para dafiar al aun no nacido. Pospuso
el parto de Alcmena utilizando sérdidos recursos: la obligd a cruzarse de
piernas, se las at6 con prendas anudadas a sus muslos y se sentd sobre ellas,
impidendo el parto. A la vez, actud en otra direccion: provocé el adelanto
del nacimiento de Euristeo, primo de los gemelos, quien vio la luz a los
siete meses de gestacion y fue nombrado rey de Micenas, trastocandose la
profecia de Zeus. Mientras tanto, en Tebas, la criada de Alcmena engaii6 a
Hera: le dijo que habia asistido a los recién nacidos gemelos. Confundida,
la diosa deshizo los nudos que ataban las piernas de la parturienta y esta
pudo dar a luz a Heracles, hijo de Zeus y a Ificles, hijo de Anfitrion.

El mito de Heracles



Mitos del fin de un mundo | 251

Enfurecida por el engaiio, Hera se propuso acabar con la vida de Heracles
y dedico a ello artimanas, esfuerzos y desvelos que rayaron la mas enfermi-
za de las obsesiones. Al poco de nacer, introdujo dos serpientes venenosas
en su cuna, que el recién nacido estrangul6 en una demostracion de precoz
fortaleza. Alarmado Zeus por la inquina mostrada por su esposa, la engaii6
encubriendo a Heracles y dandoselo a amamantar. Cuando Hera se dio
cuenta del ardid lo separé bruscamente de sus pechos, lo que provocé que
un chorro de su leche adquiriera las hiperbolicas proporciones de los mitos
y formara la Via Lactea. Junto a una desmesurada fuerza, el joven Heracles
fue dando muestra de un caracter de lo mas irascible. Junto con su gemelo
[ficles recibi6 clases de musica de Lino, hermano de Orfeo. Poco dispuesto
a recibir reprimendas por su escasa motivacion, se enfurecié tanto que lo
golpeo sin cesar con la lira hasta que acaboé con su vida. De este crimen
resultd absuelto por el juez Radamantis, aunque su padre Anfitrién, teme-
roso de su genio, lo desterr6 de Tebas y lo envi6 al cuidado de sus rebafios.
Alli, el boyero Téutaro lo form¢ en las artes de la guerra y lo adiestro en el
manejo del arco. Con los afios, su fortaleza adquirio tintes de imbatibilidad,
como demostré con la muerte del Ledn de Citerion, con cuya piel revistié
su torso o con el ataque a los emisarios del rey Ergino de Orcémeno, que
expoliaba a los tebanos con férreos tributos. Agradecido, el rey Creonte le
ofrecié la mano de su hija Megara, con quien tuvo varios hijos; a la par, su
gemelo desposo con su cuflada Pirra. Instigado por la perseverante Hera,
Heracles cay6 en un estado de ira que desembocé en el asesinato de su
mujer, de sus hijos y de sus sobrinos. Tras cometer los crimenes en serie,
hundido y abatido parti6 al destierro. Llegd hasta lejanas tierras y compar-
tio con ellas lo inhdspito y lo salvaje. Su hermano pudo convencerlo para
que acudiera al oraculo de Delfos. Esta vez no hubo jueces benévolos. La
Sibila, influenciada por una siempre vengativa Hera lo envid hasta su primo
y enemigo Euristeo, que le habia arrebatado el trono de Micenas. Heracles
fue condenado a realizar una serie de pruebas dictadas por el monarca pero
inspiradas por Hera, pruebas que mas que en una severa penitencia, se
convirtieron en retos imposibles con los que se buscaba su aniquilacion.

Estos trabajos, que Jerénimo de Estridon dat6 en 1240 a.C., inspiraron la
iconogratia del personaje, que se convirtié en el paradigma del héroe por
excelencia. Fue condenado a superar diez pruebas que ningtin otro mortal
podria superar: Tuvo que matar y despellejar al Leén de Nemea, lo que
hizo estrangulandolo y utilizando sus propias garras; para ello cont6 con
la ayuda de Atenea. Tras regresar a Micenas, Euristeo se asustd tanto que



252 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

le prohibié su entrada en la ciudad, y se refugié en una tinaja de bronce
que mando sepultar en un acto de cobardia. Tuvo que matar a la Hidra de
Lerna, a la que le corto las cabezas y cauterizo las heridas con fuego para
evitar su regeneracion; para ello conté con la asistencia de Yolao. Tuvo que
capturar a la Cierva de Cerinea mientras bebia, sin derramar una gota de
sangre. Tuvo que apresar al Jabali de Erimanto: lo acorral6 en una zona
nevada y alli se encaramo sobre su espinazo. Tuvo que limpiar los establos
de Augias en una sola jornada, para lo que desvid los cauces de los rios
Alfeo y Peneo. Tuvo que aniquilar a las aves carnivoras del lago Estinfalo,
a las que ahuyentd con un cascabel que le proporcion6 Atenea. Tuvo que
capturar al Toro de Creta con el que concibi6 Pasifae al Minotauro: lo doméd
con astucia y regresé a Micenas montado en su lomo. Tuvo que robar las
yeguas carnivoras de Diomedes, que acabaron devorando a su duefio. Tuvo
que sustraer el cinturén magico de la amazona Hipdlita, a pesar de las ase-
chanzas de Hera y como décimo trabajo tuvo que robar el ganado retinto
de Geridn, para lo que Euristeo lo envid hasta los confines occidentales del
mundo. Tras regresar con éxito, Hera, encolerizada, consider6 no validas
las pruebas de la muerte de la Hidra de Lerna y la limpieza de los establos
de Argias, por lo que se le impusieron dos nuevos retos en el territorio
prohibido que se extendia mas alld de unas columnas que él mismo habia
acabado de erigir: tuvo que robar las manzanas del Jardin de las Hespérides
y capturar a Cerbero, el guardian del Inframundo. Tras regresar triunfante
a Micenas, su fama como héroe aumentd exponencialmente: participd
en la Gigantomaquia; combatié con Cicno; formé parte de la expedicion
de los Argonautas; atacé Troya e instaurd los Juegos Olimpicos. Tras su
muerte, provocada por la tinica de Neso y solicitada por él mismo fue
incinerado en la cima del monte Eta, alcanzé condicién divina y consiguio
la reconciliaciéon con Hera.

Heracles, la “gloria de Hera” tuvo en ella a su principal oponente y en
Atenea a su mejor adyuvante. Tras superar sus tres ultimos retos, que se
enmarcaron en la embocadura occidental del estrecho de Gibraltar, se
convirtié para el imaginario heleno en el paradigma del héroe capaz de
domeniar su fortaleza y su irascibilidad mediante la astucia y la inteligencia.
Se instaur6 en un personaje civilizador, que llevé los fundamentos de la
cultura helena hasta las apartadas lindes occidentales del mundo. Adquirié
alavezla condicion de fundador de instituciones y ciudades como Corunia,
donde atn se alza altiva la torre a él advocada, Sevilla, Tarazona, Urgel o
Barcelona. A €l se dedicé el Herakleion gaditano y con él se relacionan los



Mitos del fin de un mundo | 253

origenes de universidades como Salamanca. Su fortaleza, su brutalidad, sus
cambios de caracter y su tendencia al salvajismo se trastocaron en modelo
de virtud para griegos y romanos, en valor para los tiempos de guerra, en
sumision a los dictados divinos y en superacion de los limites humanos.
En el sur peninsular poco ha quedado de su lucha con Geridn, el héroe
autdctono que lucho cuerpo a cuerpo con el héroe foraneo... y perdié. Po-
co ha quedado de su erradicacion de los elementos indigenas. Sin saberlo
y sin proponérselo, Heracles se convirtié con los siglos en libertador de los
pueblos peninsulares con la eliminacién de un Gerién que acabo siendo
un tirano. Sin proponérselo, la historia posterior lo considerd, junto con
Tubal, como el origen mitico de los linajes reales hispanos. Alfonso el Sabio
vio en él la cuna de su monarquia; los Reyes Catdlicos utilizaron en Italia su
figura como expresion de su poder y Carlos V emple6 el plus ultra como el
lema del Imperio. Sin proponérselo, Hércules ha trascendido sus columnas,
se ha acuflado en monedas y representado en escudos con la recurrente
tozudez de los mitos que han seguido siendo utilizados como pretexto.






Mitos del fin de un mundo | 255

HERACLES Y EL ESTRECHO (I)

Los primeros contactos documentados de expediciones orientales hasta
el estrecho de Gibraltar se retrotraen al siglo XII a.C. Sanchoniathon
es un escritor fenicio autor de textos donde el dios El, identificado pos-
teriormente con Cronos, aparece relacionado con el extremo occidental
del Mediterraneo, donde se situaban espacios infernales, cuyas puertas
de entrada eran custodiadas por Briareo. A mediados de esa centuria, los
viajes hasta poniente se fueron normalizando y a finales de la misma una
nueva divinidad, Melkart, empez a perfilarse como una deidad de la mano
de una expansion fenicia que ya se atrevia a cruzar el canal, como lo de-
muestra la ereccion de sendos templos referenciales en Lixus y Gadir. Eran
expediciones comerciales, en busca de las riquezas ganaderas, agricolas,
forestales, salazoneras y, sobre todo, metaliferas del suroeste peninsular.
Aungque las puertas miticas del Inframundo se ubicaban también en estas
lindes de poniente, Melkart nunca se considerd su custodio, sino una divi-
nidad relacionada con las transacciones econémicas.

En el siglo VIII a.C. un nuevo pueblo accedid a estos territorios extremos,
al descubrir la talasocracia griega las potencialidades comerciales con el
Estrecho. Este hecho es coetaneo con la obra de Hesiodo, el escritor que su-
po darle forma a la teogonia helena. Fue entonces cuando aparecieron dos
personajes bien conocidos relacionados con el canal: Gerién y Heracles. El
primero, hijo de Calirroe y Crisaor, es considerado por muchos como el
primer lider mitico de Tartessos. Por sus caracteristicas ha sido igualmente
relacionado con Briareo; ademas, desempefid el rol de antagonista en el
décimo trabajo de Heracles, hijo del todopoderoso Zeus y representante
de una cultura griega que se exportd a occidente. Con Gerion y Heracles
se helenizé una tradicion cuyos anteriores iconos, Briareo y Melkart, cam-
biaron de nombre, pero siguieron conformando la dualidad entre lo autoc-



256 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

tono y lo fordneo. Como sucedi6 en los ciclos histéricos, fueron los mitos
orientales los que acabaron imponiéndose sobre el sustrato occidental.
En la tarea impuesta, Heracles no solo derrot6 a Gerion; también separd
Libia de Europa y dio forma fisica al estrecho de Gibraltar, por lo que las
antiguas puertas de El, de Cronos o de Briareo pasaron a llevar su nombre.
Siglos después, los romanos las nominaron como de Hércules a la par que
perdieron su condicion de puertas del Hades para convertirse en zona de
transito en un orbe romano cada vez mas extenso, segtin Salvador Bravo.

'r:‘aﬁ i A . AN
Heracles y el Estrecho (I)

Cuando Euristeo le impuso a su primo Heracles una serie de encargos
imposibles con los que poner a prueba su existencia, se reservo para el
final el robo del numeroso ganado de Gerién. Este no era un reto cual-
quiera. No solo tuvo que sustraer una cuantiosa cabafia admirablemente
vigilada; a ello se le afiadié su ubicacién: en el extremo occidental del
mundo conocido y a un paso de las puertas del Inframundo, con lo que
tan dificil como la prueba en si fue el desplazamiento del héroe hasta un
territorio tan extremo. Y su regreso. Quizas por ello, en este episodio son
relevantes las acciones que narran la ejecucion de la tarea y a la vez lo es el
tema del mismo viaje. Heracles tuvo que desplazarse desde Micenas, en el
corazon del Peloponeso, hasta el estrecho de Gibraltar. Un largo recorrido
que efectud siguiendo una navegacion de cabotaje. Para ello se sirvié de



Mitos del fin de un mundo | 257

unas marcas astrondmicas que aun hoy aluden al periplo: en un amplio
espacio sin apenas estrellas asociado al desierto libico se extiende hacia
poniente la Via Lactea, donde titilan resplandores que recordaban rebafios
de vacas. Capella, que forma parte del Auriga, era conocida por los helenos
como la Estrella del Pastor, que se vinculaba con la constelacion del Can
Mayor. En la direccion opuesta al sol luce Sirio, relacionada con un perroy
considerada maligna. Mds cerca del sol brilla Orién, o el Gigante, donde se
llegaron a diferenciar tres cuerpos completos unidos por el centro. Pastores,
perros, gigantes triformes: toda una sucesion de referencias astroldgicas a
personajes que conforman la trama narrativa de uno de los episodios mas
reconocidos de la mitologia: el robo del ganado de Geridn.

El viaje de Heracles desde Micenas hasta el Estrecho tiene tantas lectu-
ras como caras el mito; posee tantas interpretaciones como exégetas: se
permutan acciones y etapas con la riqueza de las tramas complejas y los
personajes redondos de la ficcion. A pesar de ello -o gracias a ello-, se ha
construido el relato de una travesia que dio forma a la perspectiva griega de
ver, conocer y hacer suyo un mundo que hasta entonces no lo era del todo.

Heracles partié de las costas de Tirinto hacia el sur. Bordeando Creta,
arribo a la Cirenaica y desde alli recorrid la Libia hasta llegar a las proximi-
dades del estrecho de Gibraltar. Era tanto el calor que padecié bordeando
el litoral africano que el hijo de Zeus llegd a amenazar a Helios con sus
flechas. El dios solar, admirado de su atrevimiento, le ofrecié embarcarse
en la copa en la que cada noche hacia el viaje de vuelta desde occidente
hasta levante. El héroe aceptd la propuesta y navegd hasta Gibraltar en tan
peculiar embarcacion, lo que se convirtié en motivo inspirador de buen
numero de representaciones ceramicas. Un lugar comuin desde Apolodoro
a Diodoro Siculo es que a su arribada a la Roca, Heracles erigié unas co-
lumnas. Este episodio es tan complejo de situar en la cronogénesis de los
hechos como polisémico el valor de los archiconocidos pilares. Por ellos se
puede entender una referencia a hitos geograficos del canal, como la mole
caliza de Calpe y Abila, pero también pueden considerarse como stelai,
hitos conmemorativos, como los de bronce de ocho codos de altura que
flanqueaban la entrada del Herakleion Gaditano en la isla de Sancti Petri.
El episodio de las columnas esta igualmente relacionado con la proeza
fisica de la separacion de los dos continentes efectuada por Heracles en
este mismo viaje y también pudo tener lugar en su regreso. En la travesia
de ida bien pudo atracar en aguas de la bahia de Algeciras y desde alli,
por el antiguo camino interior, que ponia en comunicacién el Mediterra-



258 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

neo con el Atlantico a través del corredor de La Janda, arribaria a los pies
del monte Abas, identificado por muchos con la sierra de San Cristébal,
en cuya base pastaban los toros retintos de Gerion. El primero en dar la
alarma fue Ortro, perro que los guardaba, con quien acabd Heracles sin
dificultad. A continuacién, acudi6é Euritién, el mayoral de la ganaderia,
que se enfrentd en una lucha cuerpo a cuerpo con el héroe micénico en
la que tuvo todas las de perder. Viéndose sin obstaculos, el hijo de Zeus
se dispuso a trasladar de vuelta el ganado, aunque el hurto no tardé en ser
conocido por Geridn. Este hizo oidos sordos a los maternales consejos de
Calirroe y se enfrentd al héroe en un combate de igual a igual. El gigante
occidental arrancé de cuajo un olivo que lanzé sobre el héroe griego. Este
le devolvio el golpe con las mismas armas y Geridon pudo detener el envite
con sus fuertes y multiples brazos. Asustado, Heracles huyo por la misma
senda con los animales en busca de los frondosos bosques que cubrian -y
aun cubren- las elevaciones que separan la bahia de Algeciras de la Janda.
En las proximidades de la laguna sintid la aproximacion del gigante, que
hacia temblar la tierra con sus hiperbdlicas pisadas. En este momento es
cuando otros exégetas sitian la teltirica separacion de los dos continentes,
que se entenderia como apocaliptico recurso efectuado por el hijo de Zeus
para librarse del gigante que lo perseguia. Gerién no se vio frenado por
la estratagema y llegd hasta Heracles volando. Llegado a este extremo, el
contrincante utilizé un ultimo recurso de lo mas eficaz: impregnd la punta
de una flecha con el veneno mortal de la Hidra de Lerna y con ella atraveso
el triple corazon del gigante, de cuya sangre brotaron arboles o plantas
usuales de estos pagos —para unos madrofios, para otros dragos-. Después
de abatir al adversario, Heracles tuvo definitivamente via libre para iniciar
el camino de vuelta en lo que fue una trashumancia en toda regla hasta
Micenas. Con la totalidad del ganado discurrié por la costa mediterranea
a lo largo de una via luego conocida como Herculea donde se sucedieron
fundaciones en su nombre como Adra, Sagunto o Barcelona. La misma
via fue retomada camino de Roma siglos después por Anibal, que gustaba
identificarse con un héroe griego que habia adquirido rango de civilizador
y adalid de todo un paradigma cultural que ha pervivido hasta la actualidad
con la vigencia que solo pueden tener los mitos.

Pompeyo Trogo, historiador romano del siglo I a.C., narré el episodio
como una noble lucha entre héroes equivalentes y mantuvo la dignidad
de un Gerion que luchd con Heracles para defender una propiedad que
le habia sido arrebatada; Dante, en la Divina Comedia, representd al mito



Mitos del fin de un mundo | 259

autéctono como un gigante pero con rostro de hombre sabio y honesto;
Rodrigo Ximénez de Rada, en su Historia Gdtica, lo describe con cualida-
des positivas; fue Alfonso el Sabio quien, en su Historia de Espana, ofrecid
por vez primera la lectura de un Geridn tiranico, opresor de los habitantes
autdctonos frente a un Hércules libertador, con quien quiso entroncar su li-
naje castellano. Esta interpretacion ha tenido recorrido, un largo recorrido.
Con la llegada del Humanismo renacentista, los Reyes Catdlicos reivindi-
caron su figura, mientras que su heredero, Carlos I, vio en las columnas el
emblema de un Imperio mas alla del mar entroncado con un héroe griego
que fue capaz de traspasar lindes y llevar la civilizacion a territorios inex-
plorados. Las columnas fueron los ejes de todo un imperio; las columnas
se acufaron en plata americana de Peru, Bolivia y México; las columnas
acabaron siendo también pilares que muchos han asociado a la moneda del
ddlar, la divisa de ultramar con la que se han comprado tantos otros relatos.






Mitos del fin de un mundo | 261

HERACLES Y EL ESTRECHO (II)

Heracles viajo hasta el territorio del estrecho de Gibraltar para ejecutar
el robo del ganado de Geridn pensando que este seria el ultimo de los
trabajos impuestos por su primo Euristeo con el confeso objetivo de que
expiara sus culpas parricidas y con el inconfeso de eliminarlo del mundo
de los vivos. Sin embargo, una rencorosa Hera, dispuesta a seguir perjudi-
cando al hijo de Zeus, consideré no validas dos de las pruebas efectuadas
con anterioridad: la aniquilacion de la Hidra de Lerna y la limpieza de los
establos de Augias. A causa de ello fue sometido a dos nuevos retos: el hurto
de las manzanas del Jardin de las Hespérides y la sustraccién de Cerbero, el
perro que custodiaba las puertas del Hades; ambos volveran a tener como
escenario zonas proximas al Canal, con lo que se subraya el valor de este
espacio extremo donde el héroe debe retornar una y otra vez para superar
desafios imposibles.

En el yacimiento de Mégara Hiblea, al sureste de Sicilia, se encontraron
los restos de un escifo corintio. Del cuenco solamente se conservaba un
fragmento en el que se representaba una mano que pretendia alcanzar
unas manzanas de unas ramas. Datado en el siglo VII a.C,, se piensa que es
la representacién mas antigua que se conserva del mito de Heracles en el
Jardin de las Hespérides.

En mitologia abundan lugares amenos con categoria de oasis legendarios
donde crecen paradigmaticas plantas y habitan no menos representativos
seres; de todos ellos, el de las Hespérides destaca como el jardin de Occi-
dente por antonomasia. En sus origenes Gea, diosa suprema de la tierra,
se lo entreg6 como dote a su hija Hera con motivo de su matrimonio con
Zeus. Se trataba de un espacio cerrado, exclusivo, inaccesible e inalcanzable
para el resto de los mortales. Dentro crecian unos trasplantados manzanos
cuyas frutas doradas poseian una simbologia polivalente y heterodoxa.



262 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Dotado de valores positivos y adversos, se ha perfilado como un legendario
edén situado en el extremo occidental del mundo. Para la mayoria de los
mitdgrafos se localizaba en un apartado rincon del oeste, proximo a la cor-
dillera del Atlas y al borde del Océano que circunvalaba el orbe. Algunos,
como Estesicoro o Estrabon, llegaron a situarlo en el legendario territorio
de Tartessos. Frente a otros paraisos y edenes mas orientales, el de las Hes-
pérides se emplazaba en el extremo de poniente del Mediterraneo, en una
amplia region prefiada de mitos, donde el fin del mundo acabd situando al
Hades. No resulta extrafio que productos apreciados como esas manzanas
de oro estuvieran en un lugar tan apartado; tampoco que el mitico huerto
poseyera un caracter cerrado y que necesitara de oportuna vigilancia. Con
este fin, Hera pensé en unas ninfas que vivian en las inmediaciones de esos
lejanos pagos, tres jovenes arraigadas en su entorno y que contribuian a
forjar el caracter amable de un espacio atrayente, a pesar de su inaccesibili-
dad. Aligual que las Moiras o las Gorgonas, las hermanas originarias de los
antiguos bosques tartésicos y guardianas del exclusivo parque eran tres y
de ellas tom¢é su nombre el jardin. Conocidas como Hespérides, Doncellas
de Occidente, Hijas del Atardecer o Diosas del Ocaso, poseian un origen
donde se solapaban las paternidades. Para unos, eran hijas de Nicte, la diosa
primordial de la noche; para otros lo eran de Héspero, la estrella vesperti-
na que personificaba a Venus; para otros mas, hijas de Atlas, un Titan de
segunda generacion que se las tuvo que ver con Zeus y acabd sosteniendo
la boveda celestial en los confines occidentales del orbe. Sus vastagos eran
tres jovenes cuyos nombres se referfan a su lugar de nacimiento: Egle se
asociaba al brillo, Héspere al atardecer y Eritia a la tierra roja de Occidente,
roja como la isla de Gerién donde terminé fundandose Gadir. Estas tres
muchachas de melodiosas voces y acompasados cantos le otorgaban una
amena sensorialidad al espacio, pero no debian de cumplir de forma efec-
tiva con su labor de vigilantes de los preciados frutos, puesto que sustrafan
algunos de ellos que luego Atenea se encargaba de reponer puntualmente
en las ramas. Cuando llegé la estratagema a oidos de Hera, la receptora
de la dote se encargd de redoblar la vigilancia del jardin con la presencia
del barbaro Ladén, un monstruo que cumplia su labor de custodio con
ferocidad desmedida.

A este vigilado jardin envi6 Euristeo a Heracles con objeto de superar
la undécima prueba: robar las manzanas doradas. Tras partir de Micenas,
el hijo de Zeus liberé a Prometeo del tormento del dguila, vencié a bando-
leros en Tesalia y a soldados de Busiris en Egipto. Desconocedor del lugar



Mitos del fin de un mundo | 263

exacto donde se ubicaba el jardin de su enemiga, el héroe recurrié a Nereo,
un anciano dios marino que adoptaba varias formas e impartia buenos
consejos. Heracles lo maniatd y no lo solté hasta que le dijo el paradero
de las Hespérides. Cerca del Estrecho se encontrd con el gigante Anteo a
quien venci6 usando su astucia y mas tarde con Atlas, el padre de las ninfas
guardianas, el cual sostenia el cielo sobre sus hombros en una montafia
cercana. Heracles recurri6 a otra artimafa y lo convencid para que robara
los frutos dorados mientras lo relevé de su tarea. Al regreso, Atlas no estaba
dispuesto a retomar su ocupacion, pero Heracles lo convenci6 para que
sostuviera brevemente la boveda celeste mientras se recolocaba la capa. El
héroe aprovech¢ la circunstancia para huir con su botin hasta Micenas,
donde se lo entregé a Euristeo.

Heracles y el Estrecho (II)



264 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Esta hazafa no abland¢ el corazon de su primo, quien le ordend un nuevo
trabajo, que tenia visos de inviable. Dispuesto a que muriera en el intento,
ordend a Heracles retornar hasta los confines occidentales para hacer algo
imposible para cualquier mortal: atravesar las puertas del Inframundo y
sacar de alli a su guardidn, el perro Cerbero. Era tan complejo el encargo
que el héroe viajé primero hasta Eleusis y se inicié en sus herméticos mis-
terios relacionados con las impracticables y desconocidas sendas del mas
alla. Acompafiado de Hermes y Atenea, llegd hasta las puertas del Hades y
pudo convencer a Caronte para que lo ayudara en la travesia de la laguna
Estigia. Una vez en el mundo de los muertos, se encontrd con la occidental
Medusa y con Meleagro, uno de los Argonautas conocido por dar muerte
al jabali Calidonio. Vio también por alli a Teseo y Piritoo, inseparables
amigos y camaradas en un buen nimero de aventuras. Por cuenta propia
habian decidido casarse con sendas hijas de Zeus: el primero con Helena y
el segundo con Perséfone. Cuando bajaron al Inframundo en su bisqueda,
Hades les tendi6 una trampa en un banquete y se quedaron pegados a sus
asientos. Asilos encontr6 Heracles. Primero le dio la mano a Teseo y consi-
guid separarlo del banco a costa de perder parte de sus caderas; luego quiso
hacer lo mismo con Piritoo, pero un temblor de tierra impidi6 su rescate.

Varias versiones narran el rapto de Cerbero: mientras para unos Hera-
cles llego6 a pedir permiso a Hades, que se lo concedio con la condicion de
que no infligiera dano al animal, otros piensan que el dios accedio a que el
héroe se llevara el can sélo si lograba vencerlo con la fuerza de sus manos.
Para muchos, esta fue la tarea mas peligrosa efectuada por el hijo de Zeus.
Ovidio escribié que el perro era indomable, furioso y cruel y se produjo
una lucha cuerpo a cuerpo de condiciones épicas, en la que el héroe tuvo
que recurrir a la fuerza pero también a la astucia: se impregnoé las manos de
aconito, planta que todavia se considera paradigma de la toxicidad, con lo
que pudo reducir al animal. Cuando regres6 a Micenas con Cerbero, tras
oir el relato de Atenea y de Heracles, Euristeo juzgoé que esta tarea habia
reportado tantos riesgos que su pariente se hacia merecedor de ser liberado
de su interminable penitencia.

Con el robo de las manzanas, Heracles sustrajo objetos bien custodiados
e iconicos, simbolos de la inmortalidad, de la eterna juventud, de la tenta-
cion que vencio6 a Atalanta y de la discordia que sembré Eris entre Hera,
Atenea y Afrodita que vieron en Paris no solo el nombre de un Juicio, sino
el origen del conflicto que puso en marcha la literatura, la historia y las
leyendas. Es inconcebible la guerra de Troya sin la decision de Afrodita,



Mitos del fin de un mundo | 265

que acabo involucrando al principe troyano y a Helena de Esparta, la mujer
mads hermosa por la que se iniciaron batallas y viajes que han dado sentido
a nuestra cultura.

Con el robo de las manzanas se le dio también forma a un Edén de
poniente lleno de antitesis: un paraiso del ocaso, donde los frutos dora-
dos eran custodiados por melodiosas ninfas y por salvajes monstruos; un
jardin vedado; un primer hortus conclusus recreado a partir de orientales
edenes que acabaron siendo cristianos a partir del Cantar de los Cantares y
fueron poblados de madonnas de Robert Campin y de jévenes enamoradas
en lugares amenos renacentistas y barrocos; un jardin prohibido que invita
a ser franqueado por pintores y poetas desde Gongora a Emilio Prados.

Con el robo de Cerbero, Heracles se super6 a si mismo. Consiguié mas
de lo que le pidieron: no sélo llegé al Inframundo, traspasé sus puertas,
vio algunos muertos y consiguié sacar de alli a Teseo. Logré superar la
prueba mas dificil a la que fue sometido gracias al esfuerzo y a la astucia.
Sin enfrentarse a Hades consigui6 sustraer el feroz guardian de sus puertas
en una nueva muestra de domesticacion de la barbarie gracias a su rol
civilizador.

Con sus dos altimos viajes a Occidente en busca de manzanas de oro y
perros guardianes, Heracles consigui6 la inmortalidad que solo tienen los
héroes legendarios, aunque no ha dejado de ser un pretexto, como todos
los mitos.






Mitos del fin de un mundo | 267

LADON, OTRO MONSTRUO DE OCCIDENTE

Los dragones han poblado el imaginario colectivo desde los estadios
iniciales del ser humano. La palabra con la que se designan deriva de
dérkomai que significa “mirar fijlamente”. Esta propiedad, que los ha carac-
terizado desde los primeros tiempos, los ha emparentado con otros seres
como las serpientes, las aguilas o los mas perspicaces vigilantes. Quizas por
ello se han asociado al oficio de guardian de espacios u objetos de reconoci-
do valor. Se les ha considerado seres monstruosos, proximos al gigantismo
y ala hipérbole, de marcada ferocidad, pero también inteligentes. De aguda
perspicacia y afinada sagacidad, han desarrollado a la perfeccion el rol de
seguros custodios de los mas variados tesoros.

Por todo occidente han proliferado los dragones con la fecundidad de las
pesadillas mas repetidas: el galés Addane, abatido por el héroe Peredur; el
eslavo Veles, dios y centinela del mundo subterraneo; el nibelungo Fafnir,
abatido por Sigfrido, que pretendié la inmortalidad ungiéndose con su
sangre; el Nidhug germanico, que habitaba inframundos o las cabezas de
dragones que los vikingos exhibian en las proas de sus embarcaciones, con
las que pretendian amedrentar a los habitantes de las costas adonde arriba-
ban. Sin embargo, es la mitologia griega la que dio forma a algunos de los
mas reconocidos de estos seres, como Piton, vigia del santuario de Delfos,
el Dragén de la Célquida, que custodiaba el Vellocino de Oro o Ladén, el
temible ser que vigilaba el Jardin de las Hespérides.

Era un desmesurado monstruo con nada menos que cien cabezas. Sus
dos centenares de ojos le permitian a la perfeccion vigilar las manzanas
doradas del hortus conclusus que Gea ofrecid a su hija Hera como regalo
en sus bodas con Zeus. Con cada una de sus bocas hablaba una lengua
diferente, por lo que podia advertir a cualquier intruso que se acercara al
jardin. Aunque las primeras custodias de los frutos de oro fueron las tres



268 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

ninfas Hespérides, no cumplian adecuadamente con su cometido y entre
canto y canto sustrafan algin que otro fruto. Advertida Hera, redobl¢ la
vigilancia y para ello se sirvié de un ser monstruoso natural de los pagos
de poniente cercanos al estrecho de Gibraltar, el Atlas y los confines del
Océano donde se encontraban las puertas del Hades.

Ladén, otro monstruo de Occidente

El 4rbol genealdgico de Ladén posee mds de una raiz, més de un troncoy
multitud de ramas. No posee un perfil claro, aunque es indudable su origen
occidental. Dos hipétesis lo avalan: Hesiodo defendié que era hijo de Forcis
y Ceto: dos divinidades de mas alla de las Columnas, del territorio acuatico
cercano al Océano final. Su padre era un dios marino primordial hijo de
Ponto y Gea. Considerado en textos homéricos como “anciano del mar”, su
figura se ha confundido con Nereo, a quien Heracles solicité informacioén
para llegar hasta las Hespérides. Se representaba como un tritén con cola



Mitos del fin de un mundo | 269

de pez y puntiagudas patas de cangrejo. Junto con Ceto, otro monstruo
acuatico asociado con los peligros del mar, concibié una extensa prole de
engendros marinos. Su descendencia fue mayoritariamente femenina y
heredé el antroponimo paterno. Fércides fueron las Grayas, las hermanas
ancianas con un solo ojo y un solo diente que intervinieron en el episodio de
Perseo y su acceso al Inframundo; las Gorgonas, las hermanas que lloraron
sin consuelo la muerte de Medusa y la serpiente o el dragén que custodia-
ba el Jardin. Apolodoro relaté una genealogia diferente aunque préoxima.
Considero que la progenie de Ladén entroncaba con Equidna y Tifén. Hijo
este ultimo de Gea y Tartaro, era una divinidad primitiva relacionada con
los huracanes. Enemigo declarado de Zeus, era un hiperbélico monstruo
alado con una altura que alcanzaba el firmamento. Con cabeza de dragén
y serpientes en las piernas, vomitaba fuego y lava, provocando terremotos
y huracanes. Su emparejamiento con Equidna origin6 la mds completa
saga de terrorificos seres. La madre, que para unos era hija de Forcis y
Ceto y para otros de Calirroe y Crisaor, se ha convertido en paradigma de
maldades. Tras el rostro de una bella mujer latia la cruel mirada de unos
terribles ojos oscuros y la sinuosa curva de un cuerpo serpentino atrayente
pero aniquilador; tanto, que acab6 inspirando a la Lilit de las posteriores
leyendas hebreas. Junto con Tifén alumbro hijos temibles, como el perro
Cerbero y su hermano Ortro, asi como a Laddn, los tres relacionados con
el Inframundo occidental y el cercano Jardin de las Hespérides. También
formaron parte de su descendencia Quimera, la Esfinge, la Hidra de Lerna,
el Leon de Nemea, el Aguila de Prometeo, el Dragon de la Célquida y la
Cerda de Cromidn, todo un listado de seres despiadados, muchos de ellos
guardianes de espacios vedados, como los que se alzaban a poniente de las
columnas que tomaron el nombre de Heracles, el héroe que acabd con la
mayoria de ellos en una labor que tuvo mucho de civilizadora y de victoria
sobre un mal que abundaba en los apartados territorios hasta donde el hijo
de Zeus tuvo que acudir a expiar su particular penitencia.

Hasta el Jardin de las Hespérides se desplazé Heracles después de viajar
hasta el extremo occidental del mundo para robar el ganado retinto de
Gerion. El undécimo trabajo encargado por Euristeo consistié en el robo
de las manzanas doradas que alli maduraban, que eran custodiadas junto
al estrecho de Gibraltar por las ninfas homoénimas y por el fiero Ladén.
Existen tres versiones del hurto: la primera, muy extendida, consider6 que
Heracles llegé hasta las puertas del hortus conclusus y alli se encontré con el
intimidante dragén que le impidi6 la entrada. Tras una lucha encarnizada,



270 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

el héroe logré vencerlo y sustrajo sin dificultad los frutos encargados. La
actitud de Ladon obtuvo el reconocimiento de la duefia del huerto, Hera,
que ascendio sus restos al cielo y lo convirtid en la constelacion del Dragon,
ubicada de forma poco casual entre la de Hércules y la Osa Mayor. Una
segunda version mas evemerista, defendida por Diodoro Siculo, conside-
r6 al monstruo como un pastor que cuidaba de las posesiones del amo,
desempenando un rol parecido al de Euritién con el ganado de Gerién o
Menetes con el de Hades. En una tercera version Heracles no llegé a luchar
con Ladon, pues encargé el robo de las manzanas a Atlas, el padre de las
ninfas Hespérides, que tenia un acceso mas facil al espacio guardado por
sus hijas.

En cualquiera de las tres versiones, el elemento mas destacado del relato
es el papel que tuvo el monstruo de guardian de un arbol y de unos frutos
al que se les ha querido otorgar un valor mitico facilmente relacionable con
otros paralelos. Los manzanos de frutas de oro que sombreaban el Jardin
de Occidente poseen una evidente relacion con otros arboles que crecian
en el Edén oriental, un paraiso terrenal del que en el libro del Génesis se
encuentran oportunas referencias. A ellos se refieren las Escrituras como el
Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal que, junto al Arbol de la Vida,
ocupaban un espacio relevante en el bucolico lugar habitado por Adan
y Eva en sus primeros tiempos como humanos. A poco de ser creado, el
primer hombre fue advertido por Dios de la imposibilidad de comer las
frutas que pendian de las ramas del Arbol del Conocimiento, aunque un
ser con forma de serpiente convenci6 a Eva para ingerirla. Esto provocé la
expulsion de la pareja y comenzaron las penalidades en un planeta donde
los mitos se han convertido en algo mds que un pretexto. La sierpe que
custodiaba el jardin del Edén tenia sus origenes en Gizzida, una vieja dei-
dad de la antigua Mesopotamia de sexo ambiguo que impedia el acceso a
unos frutos que tenian mucho de atrayente y de simbdlico. En la mitologia
sumeria era fiel acompanante de Dumuzi, consorte de Inanna, y ambos
guardaban las puertas del cielo. El jardin sumerio, en el que se inspird el
biblico, posee su claro correlato con el occidental de las Hespérides, donde
brotaban frutos inalcanzables y prohibidos, guardados por seres mons-
truosos que en ambos extremos del mundo custodiaban pequenas parcelas
de dicha cuyo acceso estaba vedado al comun de los mortales.

Ladon, heredero de una abundante progenie de monstruosos guardia-
nes del extremo occidental del Mediterraneo, llegé a dejar huella en tie-
rras catalanas. En 1877, el poeta y sacerdote Xacint Verdaguer obtuvo el



Mitos del fin de un mundo | 271

Premio Extraordinario en los Juegos Florales de Barcelona con su obra La
Atlantida. Fue dedicada a su protector y mecenas Antonio Lopez, propie-
tario de la Compania Transatlantica Espafola, y en ella lo equiparé con el
mismo Heracles. Ocho aflos mas tarde, Eusebi Giiell, el adinerado suegro
del marqués de Comillas, decidié remodelar una finca de su propiedad en
los entonces despoblados desmontes entre Les Corts y Sarria. Contratd los
servicios de Antonio Gaudi, que disefié una de sus mas afamadas obras.
Concibi6 la particular parcela como un nuevo hortus conclusus, un Jardin
de las Hespérides custodiado por un Ladén en hierro forjado junto a la
avenida de Pedralbes. Realizado en 1885 con hierro, planchas estampadas,
mallas y elementos metélicos en el taller de Vallet y Piqué, el artista de Reus
supo representar, siguiendo la disposicion estelar de la constelacion del
Dragén, un monstruo de agudos dientes y oniricas formas que sobrecogen
a los viandantes y les impiden el paso. Como gozne de la inmensa puerta,
un alto pilar de ladrillo se corona con las modernistas curvas de un arbol
del que cuelgan naranjas, una fruta que ha competido en interpretacion
mitica con las manzanas.

En los lares surefios poco rastro ha quedado del autéctono dragdn, de su
monstruosa parentela y del jardin que custodiaba. Pasamos por el mundo
sin saber donde mirar, aunque las manzanas de oro sigan ahi, a nuestro
alcance.






Mitos del fin de un mundo | 273

PARA ATLAS EL CIELO FUE UN CASTIGO

Atlas es un mito complejo, extremo, occidental, desplazado; antagonista
y adyuvante, positivo y negativo; titan, duefo, rey, astronomo y ejem-
plo de eterno sufridor de penitencias celestiales. Quizas por ello, su figura
mantiene la vigencia de las leyendas que sobreviven a derrotas y naufragios.

Su nombre transporta a tiempos primigenios. De raiz pre-indoeuropea,
su lexema entronca con lenguas arcanas. En bereber, el sol es conocido
como tit, que significa “el ojo del cielo”. En el extremo occidental del Medi-
terraneo, el inmenso océano que se abria tras el estrecho de Gibraltar era
conocido como Antal n’tit, “el lugar de ocultacion del astro solar”. Para
muchos, esta seria la etimologia de Atlantico, palabra derivada de Atlas, un
personaje directamente relacionado con el espacio donde consumi6 afanes
y represalias; engafios y saberes; paternidades y artimanas.

Su genealogia entronca con la de los dioses primitivos. De la unién de los
primarios Urano y Gea surgi6 una prolifica descendencia agrupada en tres
bloques: por un lado los Ciclopes, gigantes fornidos y monstruosos con
un solo ojo en la frente como Polifemo; por otro los Hecaténquiros, otra
serie de colosos con cien brazos y cincuenta cabezas, como el occidental
Briareo que dio nombre a las puertas del Estrecho. El tercer grupo esta
formado por los Titanes, una sarta de divinidades integrada por Cronos
y sus hermanos Ceo, Hiperién, Crio y Japeto —que algunos han identifi-
cado con Jafet, vastago de Noé-. Junto con la Oceanide Climene, Japeto
concibi6 a cuatro titanes de segunda generacion: Prometeo, ancestro de
la raza humana; Menecio, relacionado con la desmesura de la hybris; el
descuidado y poco precavido Epimeteo y Atlas, cuya trayectoria vital es-
tuvo determinada por sus origenes. Pertenecio a la misma generacion que
Zeus, hijo de su tio Crono. Si Urano se comportd de manera despdtica con
sus descendientes, confinando a Hecaténquiros y a Ciclopes en las pro-



274 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

fundidades occidentales del Tartaro, Crono no le fue a la zaga. No solo los
mantuvo alli encerrados, sino que fue devorando a todos sus hijos, hasta
que su mujer, Rea, consiguid salvar la vida del menor, Zeus. Este fue el
encargado de poner en marcha la venganza contra las opresoras formas de
su padre y provoco la Titanomaquia, la descomunal guerra entre el hijo y
el padre, entre dioses primigenios y los de tercera generacion; la lucha que
tuvo lugar en el poniente mediterraneo, en los renombrados bosques tar-
tésicos. En la contienda se enfrentaron dos bandos: los Titanes, liderados
por Cronos y sus hermanos contra los dioses Olimpicos, encabezados por
Zeus, quien recibi6 el apoyo de sus familiares mas cercanos, asi como el
de los Ciclopes y los Hecatdnquiros, a los que liberé de su encierro en el
Tartaro a cambio de su ayuda. Durante diez afios se sucedieron combates
que mezclaron lo épico con lo teldrico en un territorio rebosante de rios,
lagunas, quejigales, tajos, estrechos, mares y océanos que se convirtieron
en paisajes de mil batallas que concluyeron con la victoria de Zeus y sus
aliados. El triunfo fue de la mano de represalias inmisericordes hacia los
perdedores, que fueron arrojados al cercano Tértaro, convertido de nuevo
en campo de concentracidon para vencidos, vigilados a partir de entonces
por los Hecaténquiros, que de prisioneros se convirtieron en guardianes.

La venganza de Zeus fue implacable: Aqueronte tomd partido en la
contienda ayudando a los Titanes, a los que dio de beber cuando lo nece-
sitaron. El vencedor no dudoé en castigarlo metamorfoseandolo en uno de
los rios del Inframundo. Una suerte dispar corrieron los hijos de Japeto:
Prometeo, que poseia el don de predecir el futuro, convencié a su herma-
no Epimeteo para que no participara en la lucha, sabedor que el bando
familiar resultaria vencido, por lo que se libraron del castigo de Zeus. Una
suerte diferente tuvieron los otros dos hermanos: Menecio, que participd
en el conflicto ayudando a los Titanes, fue fulminado con un rayo por el
vencedor. Con Atlas, que participd activamente al lado de Cronos, Zeus se
esmero en la represalia. Hesiodo cuenta que durante el conflicto el cielo se
abatio sobre la tierra entre teldricos estruendos. El hundimiento adquirié
tintes apocalipticos y llegd hasta las profundidades del Caos, generando
estratos de polvo y nubes de confusion. Para recomponer tal cataclismo,
Zeus condend a Atlas a levantar la boveda celestial y sujetarla por los siglos
de los siglos en un tormento que superd al de otros castigos miticos, como
el de Sisifo o el de Aracne.

Antes de esta penitencia, Atlas habia vivido sus dias en las proximidades
del Estrecho. Calificado por Hesiodo como intrépido y sagaz, se le atribuye-



Mitos del fin de un mundo | 275

ron tres conyuges: Etra, Pleyone y Hésperis. Con Pleyone, hija del occiden-
tal Océano, tuvo una larga descendencia: las Hiades, ninfas favorecedoras
de la lluvia; Hias, que muridé cazando en las inmediaciones del Canal y
las Pléyades, deidades del cortejo de Artemisa, que compartian aficiones
cinegéticas. Todas ellas tuvieron un final infeliz: segtin algunas versiones
acabaron metamorfoseadas en palomas tras ser perseguidas por Oridn;
segun otras se suicidaron tras la muerte del hermano, mientras que hay
quien considera que murieron de pena tras comprobar el eterno castigo al
que fue sometido su padre. Con Hésperis concibié Atlas a las Hespérides,
las tres jovenes de acompasadas voces que cuidaban el jardin homoénimo,
cuyos muros se alzaban proximos a la casa del padre.

Las primeras interpretaciones del mito lo ubican en la orilla norte del
Estrecho. Hesiodo lo hizo cargar con la bdveda celestial muy cerca del
jardin custodiado por sus hijas, mientras que Homero narré una visién
mads compleja: consideré que mas que sostener, Atlas vigilaba dos altas co-
lumnas que eran el verdadero soporte del cielo en una evidente confluencia
de mitos relacionados con este espacio. El autor de la Odisea le otorg6 mas
valores a Atlas y lo consideré como un ser de gran sabiduria, conocedor de
los planisferios celestes y de las profundidades marinas.

En una clara muestra de distopia temporal, la figura de Atlas se relaciona
con otras dos legendarias del estrecho de Gibraltar: en primer lugar con
Perseo, al cual le negd la hospitalidad debida al temer que le robara sus
posesiones. El héroe griego, que portaba en su magico zurrdn la cabeza de
Medusa, la utiliz6 para convertirlo no solo en piedra, sino en toda una cor-
dillera que aun lleva su nombre en la orilla africana. Mucho mas conocido
es el episodio de Heracles, descendiente de Perseo, que se encontré con
un Atlas todavia humano en un ejercicio de ilégica diacronia. Tras recibir
el encargo de robar las manzanas de las Hespérides, el héroe convenci6
al padre de las guardianas para sustraer los apreciados frutos; para ello lo
relevd en la tarea del apoyo de la boveda celestial. Tras el regreso de Atlas
con las manzanas y tras comprobar su decisién de no volverlo a reempla-
zar, Heracles recurrio a la astucia para convencerlo de que retomara por un
instante su rol de sostén del cielo mientras se acomodaba la capa. El que
intentaba burlar acabo burlado. El personaje autoctono fue enganado por
el griego en una muestra de supremacismo cultural que acab¢ relegando a
Atlas al castigo eterno de los dioses olimpicos.

Hay mas lecturas del mito. Atlas fue también considerado hijo primogé-
nito de Poseiddén y de Clito, quien reiné sobre los ubérrimos prados y los



276 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

prosperos canales de la Atlantida, cuya raiz lingiiistica evoca su antropdni-
mo. Atlas fue también un legendario rey de Mauritania, al que Diodoro Si-
culo catalogé como un sabio fildsofo y matematico, un reputado astrénomo
que llegd a descubrir la esfericidad de las estrellas y fue artifice del primer
globo terrestre. Atlas se identificé igualmente con un rico propietario de las
lejanas tierras de poniente: para algunos, verdadero duefio de las manzanas
de oro que custodiaban sus hijas; para otros, sefior de grandes rebafios que
pastaban por las dehesas del suroeste hasta conformar una figura de lo mas
parecida a la del también occidental Gerion.

ST,

Para Atlas el cielo fue un castigo

Atlas es un mito complejo que fluye, fusiona y se solapa con otros. Ho-
mero se refiere a los kiones o pilares gracias a los cuales el Titan mantenia
la tierra separada del cielo. Pilares, estelas, columnas que se elevaban en el
estrecho de Gibraltar, como las de Briareo, Melkart o un Heracles que entrd
en conflicto con su figura adaptando un rol superior y civilizador. El héroe
griego se reafirmé como tal cuando empled su fuerza para sostener una
béveda celeste cuya presion extenuaba a Atlas, aunque también utilizé la



Mitos del fin de un mundo | 277

sagacidad para enganar al que pretendia engafarlo. Al adoptar el papel del
cansado atlante, Heracles escenificé la conquista de los espacios occidenta-
les sosteniendo el cielo como decision personal, como sagaz artimaia, lejos
de todo castigo impuesto.

Atlas es un mito complejo: un Titdn que sostiene el cielo como eterna
penitencia de perdedor, una leyenda que dio nombre a toda una cordi-
llera que fue uno de los hitos espaciales del extremo occidental, un sabio
astrénomo, pero también un rey barbaro, extrafo, alejado, trasplantado a
tierras africanas, capaz de enfrentarse a Perseo y a Heracles, pero también
conocedor de los secretos de las profundidades y de las alturas. Todo un
compendio, como las colecciones de mapas e ilustraciones de diferentes
temas que desde Antonio Lafreri, Gerardus Mercator o Abraham Ortelius
difundieron por todo el orbe grabados y representaciones de multiples
contenidos, tan variados y polimorfos como el del mito atlante cuya repre-
sentacion fue recogida en libros que acabaron tomando su nombre. Hoy
se siguen publicando atlas histdricos, etnograficos, geoldgicos, climaticos,
oceanograficos, turisticos, bioldgicos, lingiiisticos, de anatomia, arquitec-
tura y hasta en forma de relatos con titulos de geografia humana.

Atlas tiene complejidad de formas y heterogeneidad de interpretaciones.
En él se encuentra la superacion de maniqueismos, la atraccion del bien, la
seduccion del mal, la seguridad del duefio y la conmiseracién del perdedor,
mds aun cuando el cielo se convirtid en su eterno castigo.






Mitos del fin de un mundo | 279

ANTEO Y EL MITO PRIMIGENIO DE LA TIERRA

Anteo es una figura en la que puede comprobarse como perspectivas
parciales han forjado interesadas lecturas, que han guiado concepcio-
nes y conciencias, interpretaciones e iconos.

De renombrada y reconocida estirpe, Anteo vivid sus dias en las lindes
occidentales del estrecho de Gibraltar. Hijo de Poseidon, por entonces ya
reconvertido en dios marino y de Gea, diosa de la tierra, la teogonia griega
lo situd en la isla de Irasa, ubicada en la embocadura de poniente del Ca-
nal. De alli era monarca y ejercia su poder en el extremo oeste de la Libia,
nombre con el que se conocia al continente africano. Poco se refirieron
los helenos a su labor como gobernante de tan alejados confines, mas bien
se centraron en resaltar algunos rasgos de su caracter: para ellos era un
hombre préximo a la madurez, de fortaleza y tamafio desmedidos, caracter
belicoso e intransigencia tal que entablaba combate con todo aquel que
osara atravesar su territorio. Este fue el caso de Heracles, otro personaje
fuerte y corpulento, que tuvo que vérselas con él en su viaje de vuelta desde
el cercano Jardin de las Hespérides, cargado con el preciado botin de las
manzanas de oro.

La leyenda narra que Anteo se encargaba de retar a todo aquel que se
atreviese a cruzar por sus pagos y en todos los lances resulté vencedor.
Con los fémures, tibias, pelvis, rotulas, costillas y craneos de los derrotados
construyo un vasto templo que se propuso erigir en honor de su padre. Tan
peculiares materiales de construccion no debieron de faltarle para cubrir
lienzos y muros de un tamaio tal que se hicieron proverbiales por lo desme-
surados. Cuando vio a Heracles cruzando sus predios se dispuso a hacer lo
acostumbrado: lo incit6 a una pelea que debio de tener tintes épicos. Tanto
uno como otro no eran seres vulgares. A pesar de sus continuos castigos,
la fortaleza y la astucia del héroe griego se vio favorecida por la ayuda de



280 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

dioses olimpicos como Atenea o Hermes. La robustez del héroe autéctono
tampoco le iba a la zaga, y ademas disfrutaba de la proteccién de su madre,
la diosa de la tierra, hasta el punto de que siempre que su cuerpo estuviera
en contacto con ella, recibia continuas descargas de energia materna que lo
convirtieron hasta entonces en un ser invicto.

Anteo y el mito primigenio de la tierra



Mitos del fin de un mundo | 281

El enfrentamiento tuvo una mezcla entre caballerescas y olimpicas ma-
neras. Ambos acordaron no utilizar arma alguna. Despojados de mazos,
escudos, pieles y demas utillaje iconico dieron inicio al combate con sus
cuerpos desnudos. Heracles impregnd su piel con aceite; Anteo lo hizo con
arena, con la velada intencidn de acrecentar la proteccion de Gea. A lo
largo de varios asaltos, el resultado hacia barruntar un empate técnico. Con
su notoria fortaleza, Heracles abatia a su rival, que cada vez que caia al
suelo recibia la fuerza reparadora de su madre; asi una y varias veces, hasta
que el griego sospecho de la ayuda divina de su contrincante. Llegado este
momento y dando muestras de su conocida astucia, Heracles levant6 a An-
teo a pulso y, separandolo del nexo maternal, logré asfixiarlo, infligiéndole
su primera y mortal derrota.

Tras su muerte, el héroe autoctono recibié una adecuada sepultura.

Narran las leyendas que en la orilla africana del Estrecho se excavé una
tumba de dimensiones que superaban la concepcién mas hiperboélica del
héroe, que de corpulento paso a ser considerado un gigante. Una vez in-
humado, sus restos se cubrieron con toneladas de tierra hasta formar un
colosal timulo que se convirti6 en icono de un territorio que habia dejado
de ser el suyo. Con el tiempo, el lugar obtuvo caracter hierofanico: el de un
espacio sagrado donde afloraba lo mitico. Si alguien osaba retirar tierra de
la sepultura, un diluvio se abatia sobre el timulo hasta que volviera a ser
repuesta. Poseidon y Gea velaban por los restos del hijo.

Inhumado Anteo, tom¢ adeptos la version difundida por Plutarco de
que Heracles se emparejo con Tingis, su dulce y amable esposa, deidad
de la mitologia griega y bereber, ademds de fundadora de la ciudad de
Tanger, aunque esta accién la reservan otros a Séfax, el hijo que concibié
el héroe griego con la viuda africana. Pomponio Mela, natural de estos
pagos, defendid la tesis de que fue Anteo el verdadero fundador de Tingis
y sefial6 que en esta ciudad se le rendia especial devocidn y respeto, tanto
a su figura mitica como a sus restos. Considerado por sus habitantes como
representante de un monarca autdctono y justo, veneraban su gigantesco
escudo elaborado con piel de elefante nubio y rendian tributo ante su
enorme catafalco. Razén y conocimientos no debian de faltarles a Mela,
que se enorgullecia de su nacimiento en la vecina Tingentera, para muchos
también conocida como Iulia Ioza o Iulia Traducta, topénimos punicos
y latinos que recalcaban su condicién de “trasladada’, ciudad desplazada
desde la orilla sur del Estrecho hasta la norte hasta conformar la actual
Algeciras.



282 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

La devocién por Anteo en su territorio natal no debié de menguar con
los afos. El conocido militar latino Sertorio viajé como pretor a la Hispania
Citerior, donde se enfrent6 a Sila y provocd una guerra que acab6 tomando
su nombre. Consigui6 el favor de la poblacion autdctona de la peninsula
con su trato afable, el alivio de los tributos y la rebaja de obligaciones. Tras
huir a la Mauritania en el 81 a.C., puso sitio a Tingis hasta que cayd en su
poder. Lo primero que hizo al entrar en la ciudad recién conquistada fue
visitar la tumba de Anteo. Alli, como deferencia, le mostraron algunos de
sus huesos y al contemplar su desmesurado tamafio, con una mezcla de
pavor y respeto, ordend que los volvieran a enterrar y ofreci6 sacrificios
reservados a los héroes. A ¢l se encomendd antes de atravesar el Estrecho e
iniciar en Mellaria su campana en la peninsula.

Aqui acab¢ la consideracion positiva de Anteo. Con los siglos se fue
forjando la imagen de cruel, desmesurado y arbitrario gigante dispuesto
siempre a la lucha y a retar a todo el que osara acercarse a su territorio.
Dante, en su Divina Comedia, lo describié como un desalmado titan que
custodiaba el noveno circulo infernal, precisamente el dedicado a los
traidores. Juan Bautista Martinez del Mazo, yerno y seguidor de Velaz-
quez, pint6 en un lienzo la lucha entre Heracles y Anteo para decorar las
estancias privadas del Alcazar Real de Madrid. El rostro casi monstruoso
del héroe autdctono fue utilizado como guia moral para aleccionar al
principe heredero Baltasar Carlos en un afan por exaltar los valores del
héroe griego, como paradigma del esfuerzo y la superacion de escollos.
Zurbaran volvi6 a retomar la escena inspirandose en grabados de Hans
Sebald Beham. Su cuadro, lleno de claroscuros, estaba destinado a colo-
carse en el Salon de Reinos del Palacio del Buen Retiro y el marqués de
Villena consideré que Anteo representaba los vicios carnales del hombre,
vencidos por la recurrente labor civilizadora y moral de Heracles. Siglos
antes, Antonio Pollaiuolo talld, por encargo de los Médicis, otra version
del combate donde se exaltaba la figura del griego como ejemplo de la
superacion de la adversidad gracias a la fuerza y a la inteligencia con las
que se quiso asociar a los mecenas.

Poco quedd de la concepcion de Pindaro, quien consider6 a Anteo co-
mo un héroe autdctono de Occidente, civilizado, un noble libio que llegé
a convocar un concurso entre los pretendientes a la mano de su hija; un
hombre valiente que honraba la memoria de su padre construyéndole un
templo, un lider respetado que recibia la veneracion de los habitantes de
Tingis, donde nunca hubo la mds minima muestra de damnatio memoriae,



Mitos del fin de un mundo | 283

sino todo lo contrario; una figura con mas de un paralelismo con Gerion, el
otro antagonista occidental de Heracles, que llegé a tener otro monumento
funerario en Gadir sobre el que crecian unos arboles de frutos rojos o in-
cluso capaces de destilar sangre.

Comenz0 a ser restituido por tribus mauritanas como legitimador de sus
derechos en las tierras vasallas de Roma. Siglos mas tarde, desde mediados
del XVIIT hasta la revolucion castrista, fue considerado en Cuba por la
burguesia criolla como icono en la gestacion de las ideologias de patria y
nacion caribefias. Valor similar tuvo para Seamus Heaney, premio Nobel
de Literatura en 1995. Nacido en una familia catélica irlandesa, identificé a
Anteo con la tierra madre natal, silenciada y oprimida frente al omnimodo
poder inglés; como el héroe tangerino, el escritor de Tamniaran se tir6 a
tierra en las peleas para frotarse con la arena y vio que eso funcionaba
como todo un elixir magico.

Sin embargo, ha sido otro escritor cercano quien mejor ha sabido in-
cardinar la figura del mito en un territorio con tantas caras como el del
Estrecho. A principios de la década de los cincuenta del siglo pasado, el
jerezano José Manuel Caballero Bonald llevo a las prensas sus primeros
libros de poemas. Tras Las adivinaciones y Memorias de poco tiempo, en
1956 escribid una obra que tituld precisamente Anteo. A lo largo de cuatro
largos textos, el poeta incidi6 en uno de los temas que mas le han atraido:
el flamenco y utilizé el hilo conductor del héroe africano para relacionarlo
con el cante gitano andaluz. El componente telurico del mito, el hondo
enraizamiento en una tierra que tiene mucho de madre, es utilizado por el
escritor para relacionar el mito indigena con un cante también autéctono
cultivado por los mas desfavorecidos, los desheredados de todo, que tenian
en la tierra el mas primigenio y tnico de los sustentos. De un palo tan
tectonico como la soled llego a escribir:

Nace de un conjuro, alimentada

de la tierra, engendrada en la tierra,
tanto mas firme cuanto mas
postrada, ;ti también?, como Anteo.






Mitos del fin de un mundo | 285

LOS MUSULMANES Y EL ESTRECHO

Pudiera pensarse que con los musulmanes, tras el imparable avance que
realizaron en los siglos VII y VIII a lo largo de la costa africana en
direccion a occidente, el estrecho de Gibraltar perdio el valor de finis terrae
transmitido por la cultura clasica, mientras que adquiri6 otros mucho mas
pragmaticos e historicistas. En esta nueva reinterpretacion del espacio, se
observa una adaptacion a intereses inéditos que ponen de relevancia el
caracter de las leyendas como pretextos.

A partir del afo 622, el progreso de las tropas musulmanas se hizo evi-
dente desde sus posiciones originarias a poniente de la peninsula arabiga.
A través de sucesivas oleadas se produjo una constante expansion, primero
hacia el norte, en busca del Sinai y el delta del Nilo; mas tarde hacia el
oeste, siempre hacia el oeste. En apenas veinticinco afos, la cabecera de un
ejército formado por unos cuarenta mil infantes drabes llegaron a las in-
mediaciones de la mitica Cartago, desde donde los fenicios habian iniciado
su expansion por el Mediterraneo occidental siglos atras. En 689 estaban
plenamente consolidadas sus posiciones en la ciudad de Kairouan, que
adquiri6 un valor hierofanico para su cultura, mientras que algunas avan-
zadillas llegaron hasta las puertas de Tingis, conquistada definitivamente a
principios del nuevo siglo.

En 709, salvo la ciudad de Ceuta, toda la orilla sur del estrecho de Gi-
braltar habia sido ocupada por el ejército musulman, el cual, tras pactar
con el gobernador de la ciudad norteafricana, se dispuso a atravesarlo para
cumplir uno de los objetivos de su expansion hacia Occidente: la conquista
de la peninsula Ibérica, el ansiado al-Andalus.

Tuvieron lugar tres intentos de cruce. El primero de ellos se produjo el
mismo 709, cuando arribé a Algeciras una expedicion de Musa ibn Nusair
que tuvo mucho de ojeo previo que puso en valor la bahia y el puerto al-



286 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

gecireio como resguardado y estratégico espacio en la misma bocana del
canal. Un afio mds tarde se efectud el desembarco del militar bereber Tarif
ibn Malluk. Al mando de un pequeio ejército de apenas medio centenar de
soldados de infanteria y caballeria, saque6 Tarifa y comprob¢ la vulnerabi-
lidad de las defensas de las poblaciones de la orilla norte.

Aprovechando un periodo de benignidad climatica, a mediados de 711,
Musa envi6 hasta las costas hispanas el grueso de un ejército musulman
formado por unos siete mil hombres a cuyo mando estaba el gobernador
de Tanger Tariq ibn Ziyad. No se trat6 de un convoy militar al uso, sino to-
do lo contrario. En pequefias embarcaciones de caracter comercial fueron
desembarcando a lo largo de varias semanas en la mas esquinada y menos
vigilada rada de Gibraltar unas tropas que, concentradas al borde de la
bahia, sometieron sin apenas esfuerzo la ciudad de Algeciras, hacia donde
se dirigieron tras vadear los rios Guadarranque y Palmones.

Si para la perspectiva cristiana el rapido desembarco y conquista fora-
nea se justificé con acciones que tuvieron mucho de legendarias, como la
traicion de los hijos de Witiza o la del ceuti don Julidn en venganza por las
relaciones de don Rodrigo con su hija, desde la dptica africana el Estrecho
perdi6 el cardcter de puerta o barrera infranqueable y se identificé con un
espacio de comunicacién, un lugar estratégico por donde debia discurrir
el transito de uno a otro continente. En ello insistieron los escritores mu-
sulmanes.

El bagdati Al-Masudi fue de los primeros en reunir las disciplinas de la
historia y la geografia. En su Muruj adh dhahab, a principios del siglo X,
hizo referencia a un motivo que se convirti6 en recurrente para la historio-
grafia musulmana del estrecho de Gibraltar, hasta el punto de alcanzar ca-
tegoria casi mitica, ya que su apoyatura poseia una inspiracion legendaria.
Al-Masudi destaco la existencia proverbial de una obra ciclopea: un puente
construido con piedra y barro que se apoyaba sobre pilares levantados a una
distancia regular por el que se podia cruzar en otros tiempos el canal. Junto
con otros historiadores, dio por hecha la erecciéon de una estructura de
tales caracteristicas sin mds apoyatura que la mera tradicion, una creencia
que se transmitia de forma oral y daba fe de una obra colosal que ponia en
contacto las dos orillas del paso natural y obligatorio entre Africa y Europa.

A principios del siglo XII, el renombrado gedgrafo Muhammad al Idri-
si, ejercid una labor cartografica reconocida por caudillos y principes de
diferentes credos y procedencias. Pas6 buena parte de su vida en la corte
normanda de Roger II de Sicilia, donde elaboré la Tabula Rogeriana, cono-



Mitos del fin de un mundo | 287

cido mapamundi donde ubico el norte en el extremo inferior de la carta.
Aunque defendi6 la teoria de que la tierra era una esfera y las aguas se
adherian a ella a través de un equilibrio natural que no sufria variaciéon
alguna, compartia un temor arraigado todavia en muchos de sus contem-
poraneos hacia un océano Atlantico oscuro, frio e interminable. Apenas lo
dibujé en su mapa, que se cierra por occidente con una costa africana recta
y apartada, en linea con la peninsular y abiertas ambas a un poniente con
cierto halo amenazador. Oriundo de Ceuta, era un buen conocedor de la
zona, lo que no le impidié que mantuviera la tesis de la existencia de unas
antiguas construcciones erigidas en su Estrecho natal. Escribi6 que fue el
mismisimo Alejandro Magno el responsable de la ejecucion de unos diques
y unos canales que favorecian el paso desde una orilla a otra. Consideraba
incluso que el dique construido en la parte andalusi podia vislumbrarse
aun en el mar los dias claros y calmos de poniente. Incluso reconoci6 haber
visto con sus propios ojos una construccion que los lugarefios llamaban
el Puente, cuyos sumergidos arcos se encontraban en las proximidades de
la pefia del Ciervo. Para el gedgrafo ceuti, Alejandro Magno llegd a iden-
tificarse con el mismo Heracles, y defendi6 la hipotesis de que el militar
griego mandd excavar un canal entre Europa y Africa y una serie de muros
y diques. Al concluir las obras, la presion de las aguas del Atlantico provoco
una terrible inundacién que hizo que muchas ciudades costeras quedaran
sumergidas y gran numero de personas perecieran ahogadas: todo un
ejemplo de solapamiento de mitos clasicos, desde Heracles a la Atlantida.
A fines del siglo XIII, el gedgrafo arabe Al Dimaski, en su Nujbat ad-
Dahr, retomo el tema del puente sobre el canal y atribuy6 sin ambages su
autoria a Alejandro Magno, el cual mandé construir en las dos orillas, a
una gran profundidad, los cimientos de sendos muelles. A continuacion
reunié un numero considerable de barcos y los unié entre si con cuerdas.
Luego tomd cadenas de hierro y con ellas unio6 las embarcaciones hasta que
formaron una estructura continua que se extendia con gran solidez de una
orilla a otra: todo un puente de barcas en pleno estrecho de Gibraltar.
Posterior fue el testimonio de Al-Himyari, quien en el Rawd al-Mitar,
se refirid a un cataclismo que tuvo lugar cien afios antes de la conquista de
Egipto por los musulmanes: la elevacion del nivel del mar acabd con los
cimientos de un extraordinario puente que unia las dos orillas del Estrecho
mandado construir por Du’l-Karnain, un nuevo trasunto de Alejandro
Magno. El gedgrafo magrebi lo describié como hecho en piedra tallada, de
una longitud de doce millas y anchura tal que permitia el paso desahogado



288 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

de camellos y acémilas de una a otra orilla. A pesar del cataclismo, consi-
deraba que todavia podian verse sus restos bajo el mar y su valor mitico
era tal que los habitantes del lugar crefan que emergeria antes del fin del
mundo.

Los musulmanes y el Estrecho

En las referencias de todos estos gedgrafos se observa un solapamiento
de mitos donde convive la hecatombe que acab6 con la Atlantida con la
separacion de los continentes efectuada por Heracles. Un legendario ca-
mino ponia en comunicacion las dos orillas del canal en paralelo casi con
las muy reales estructuras geoldgicas del flysch que simulan rectas sendas
de arenisca proyectadas hacia la confluencia de dos mares. Se trata de una
via sobre la que parecen posarse las palabras de Avieno, quien la identifico
con una calzada que Heracles habia dispuesto para facilitar el transito del
nutrido ganado de Geridn, robado en el extremo occidental de las tierras
conocidas.

En las lecturas musulmanas, la figura del héroe mitico griego fue susti-
tuida por la real a la par que legendaria de Alejandro Magno, un personaje
que nunca visito estos pagos, aunque su presencia en la zona esta acreditada



Mitos del fin de un mundo | 289

por la estatua que presidia el Herakleion gaditano, ante la que Julio César
se postrd lloroso en el momento en que decidié cambiar su vida en un
literario intento por emular las hazafnas del militar heleno.

Alejandro Magno murié muy joven en el palacio de Nabucodonosor de
Babilonia, cuando habia cumplido sus ambiciones expansionistas al este
del imperio. No faltan testimonios de que su fallecimiento frustré su si-
guiente reto: iniciar una expansion hacia Occidente en la que hiciera suya
Cartago y dejara libre el paso hasta el estrecho de Gibraltar con el objeto
de facilitar la circunvalacién de Africa y llevar el imperio griego hasta los
limites del mundo conocido, para lo que eran necesarias importantes obras
de ingenieria que facilitaran el acceso hasta el canal. Es facil pensar que el
imaginario musulman tuviera presente a Alejandro Magno en su avance
militar en direccidn al extremo occidental del Mediterraneo. Es facil tam-
bién suponer que en su subconsciente colectivo, el estrecho de Gibraltar
habia dejado de ser una puerta infranqueable, unos hitos o columnas que
marcaban el fin de un mundo. Para ellos y sus huestes era el accidente
geografico que debian cruzar para acceder a una mitificada al-Andalus, un
paraiso del Oeste separado de Africa por un brazo de mar que quisieron
poblar de puentes, diques, puertos, pilares, pasarelas y tajamares. Para la
perspectiva musulmana el Estrecho no fue un tajo, ni una linde, sino un
camino, una via de acceso que era necesario volver a civilizar.






Mitos del fin de un mundo | 291

LOS VIKINGOS Y EL ESTRECHO

lo largo de la Edad Media se fue forjando la leyenda de un pueblo que

resumio en el subconsciente europeo el concepto de alteridad como
pocos. Para los habitantes de las costas atlanticas y el occidente medite-
rraneo, los vikingos se convirtieron en paradigma del otro, de un pueblo
diferente y extrafo, extranjero pero proximo; un pueblo que desde aparta-
dos y nortefios destinos amenazd las fronteras de diferentes culturas que
forjaron en ellos el mito del mas amenazador de los invasores. Junto con
los sarracenos, turcos, infieles y berberiscos, formaron parte de todo un
catalogo de pavorosos enemigos que pusieron en peligro vidas que tenian
poco de apacibles; se convirtieron en motivo de inquietud para sarracenos,
turcos, infieles y berberiscos, que contribuyeron a la vez a modelar sobre
ellos un arraigado poso de inquietante diferencia y legendaria barbarie que
los ha acompanado durante siglos.

La etimologia de la palabra se ha dejado llevar por estas mismas inter-
pretaciones. En noruego, vikingo significa “pirata” y en buena parte del
imaginario colectivo occidental se asocia a un pueblo que con amenazado-
res cascos cornudos asolaron las costas y saquearon las ciudades equipados
con unas embarcaciones imponentes y agiles, ademas de con un caracter
de lo mas aguerrido, que motivo que escritores como el viajero arabe Ibn
Fadlan opinara sobre ellos que eran los seres mas despreciables y horribles
que jamas se hayan visto, y que ademas practicaban costumbres de lo mas
alejadas de las refinadas abasies.

El mito tuvo apoyatura histdrica y se forjo a finales del siglo VIII, a partir
del ataque nordico al monasterio britanico de Lindisfarne. El miedo a ellos
se mantuvo hasta entrado el siglo XI y acabd con la muerte del rey Harald
Hardrathi en la batalla de Stamford Bridge.



292 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Los vikingos eran originarios de la actual Escandinavia y habitaban los
confines boreales del mundo conocido. Sus costas favorecieron el desa-
rrollo de una cultura para la que la navegacion se convirti6 en algo mas
que instrumento de mera subsistencia. La dureza del clima y la pobreza
de sus cosechas los obligaron a hacerse a la mar en busca de horizontes
mds prometedores, razén por la que se afanaron en el oficio de construir
embarcaciones. Destacaron los longships, unos barcos de guerra con proa
en forma de dragén con un solo mastil central abatible y una vela cuadrada
de gran tamafo. Solian llevar una treintena de remeros. La ausencia de
quilla y bajo calado permitian gran maniobrabilidad. Atracaban en zonas
de escasa profundidad y ascendian con facilidad los rios. En ocasiones, la
tripulacion cargaba con el casco para sortear algun obstaculo, lo que mul-
tiplicaba su movilidad y permitia la penetracion en territorios del interior
a través de los cauces.

Los vikingos consideraban que la tierra era plana. Movidos por la nece-
sidad, la falta de recursos, su espiritu explorador, los afanes aventureros y el
ansia de conocimientos, sintieron la necesidad de conocer nuevas tierras e
iniciar rutas en busca de lejanas metas. En la Ynglinga Saga, un conjunto de
narraciones escandinavas en prosa, se especificaba que el orbe del mundo
habitado estaba ribeteado por numerosos fiordos de manera que los gran-
des mares penetraban en la tierra desde un Océano Exterior que todo lo
rodeaba. Entre todos los entrantes destacaba uno: el Njorvasun, o estrecho
de Gibraltar, que, de seguirlo hasta el fondo, se llegaba a miticos territorios
orientales, donde se ubicaban atrayentes ciudades como Jerusalén.

La idea de oriente como espacio originario se asentaba en los cimientos
de la teogonia vikinga. En sus concepciones miticas, el pensamiento ndr-
dico consideraba que el universo estaba conformado por cuatro razas de
pobladores en continuo conflicto: los seres humanos, los solicitos enanos,
los dioses y los antagonistas de todos: los gigantes. Para este pueblo de ma-
rinos acostumbrados a navegar entre gélidos fiordos y circulos polares, la
morada de los dioses se ubicaba en un territorio calido y lejano; tan calido
y tan lejano que se consideraba su antitesis geogréfica, las antipodas de
unas tierras inhospitas y frias. Asgard era la morada de los Aesir, el lugar
donde habitaban los principales dioses del panteén nérdico y como tal era
un locus amoenus: un espacio amable y ubérrimo, calido y fértil; una tierra
fecunda como ninguna otra, bendecida con gran abundancia de bienes.
Hay quien piensa que la mitica Asgard se ubicaba en el mismo emplaza-
miento que Troya, la ciudad que cerraba por oriente el Mediterraneo, el



Mitos del fin de un mundo | 293

brazo de mar que se iniciaba en el Njorvasun, un estrecho de Gibraltar
también con lecturas miticas para las teogonias del Norte.

En la oriental Asgard habitaba Odin, divinidad principal de la mitologia
escandinava, dios de la sabiduria, de la guerra, de la muerte y de la magia,
de las trampas, de los engafios y —quizas por ello- también de los poetas.
Alli, circunvalado por una muralla inacabada, mandé construir un hiper-
bélico palacio con quinientas cuarenta puertas de anchura desmedida, ya
que por cada una podian pasar hasta ochocientos guerreros en formacion.
Alli se ubicaba su regio trono desde donde podia observar lo que sucedia
en cada uno de los nueve mundos que personalmente controlaba. Alli se
alzaba el Valhalla, un fastuoso salén envuelto en oro, repleto de lanzas y
escudos dorados que recubrian paredes y techo. Alli, el lugar hasta donde
las Valquirias llevaban las almas de los héroes muertos en combate. Alli, de
donde solia partir camuflado con un sombrero viejo, un abrigo oscuro y la
vara de un bastén un Odin bien diferente, en su papel de dios de los viajes,
que favorecia a todos los que se desplazaban por los caminos del mundo.

En la mitica Asgard, la Troya vikinga, naci6 Tror, hijo de Troan y nieto
de Priamo. También suele asociarse con Thor, un joven criado en la Tracia
que a los doce afos era mas blanco que el marfil, tenia el cabello mas claro
que el oro y podia levantar hasta diez pieles de oso a la vez. Con los afos,
se convirti6 en dios del trueno y de la fuerza. Hijo de Odin y Joro, poseia
un papel guerrero y un rol de protector. Con su martillo de guerra nunca
fallaba en el blanco y con su carro tirado por machos cabrios viajo por
el mundo como divinidad protectora de un pueblo acostumbrado a los
desplazamientos.

Tras la derrota del heredero legitimo Godfred a manos del aspirante
Harald Klak, que tenia el apoyo de los francos y del imperio Carolingio,
los daneses se convirtieron a la fuerza en vikingos e iniciaron una serie de
expediciones hacia el sur y, a través de toda la costa atlantica europea, llega-
ron hasta las mas occidentales de Al-Andalus, donde testimonios como los
de Ibn Idhari o el mismisimo Abderraman II se encargaron de magnificar
sus saqueos, con lo que se potencié la imagen de un pueblo que acabd
convertido en una amenaza para las ciudades de la peninsula Ibérica.

En la primera expedicion de 844, las crénicas musulmanas se refirieron
al asalto a Lisboa y al posterior de Cadiz. Los efectivos vikingos se adentra-
ron hasta Medina Sidonia, por un lado, y a través del Guadalquivir llegaron
hasta Sevilla, Cordoba y poblaciones mas al interior como Constantina o
Moro6n. En la antigua Hispalis profanaron la mezquita que se alzaba donde



294 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

hoy se erige la colegial del Salvador y no fueron expulsados hasta que Ab-
derraman II batall6 contra ellos en los llanos de Tablada con el apoyo de un
numeroso ejército.

Los vikingos y el Estrecho

En 859, las naves vikingas atravesaron el estrecho de Gibraltar y desem-
barcaron frente a Algeciras, protagonizando uno de sus mas conocidos epi-
sodios de saqueo. Una escuadra formada por 62 barcos de guerra al mando
de los caudillos Hasting Alsting y Bjorn Ragnarsson cercaron la ciudad
e iniciaron su sitio. Después de tres dias de combate, las tropas ndrdicas
traspasaron sus defensas y asaltaron las viviendas de sus habitantes mas
adinerados. Incendiaron la mezquita principal de ocho naves que se alzaba
en los altos del actual barrio de San Isidro, al igual que la de las Banderas,
que se levantaba junto al Ojo del Muelle. Tras recibir refuerzos de Medina,
Balsana y Jerez, las tropas musulmanas repelieron el asalto vikingo, tras el
que Muhammad I orden¢ la mejora de las defensas de la ciudad. Tras dejar
Algeciras, el ejército escandinavo no debié de quedar muy maltrecho, ya



Mitos del fin de un mundo | 295

que continud su viaje y asalté Orihuela, las islas Baleares y desde su base
invernal en la Camarga, las ciudades de Nimes y Arles. En la peninsula
remontaron el Ebro y asaltaron Pamplona, donde capturaron al rey Garcia
[higuez.

Estas incursiones se mantuvieron a lo largo del siglo X, cuando obtuvie-
ron la victoria de Alcacer do Sal y sitiaron Santiago de Compostela. A prin-
cipios del XII, ya cristianizados, el monarca noruego Sirgurd I Magnusson,
emprendid toda una cruzada hasta Jerusalén. En 1108 zarpé de Bergen con
sesenta barcos y un ejército de seis mil guerreros que arribd en la primavera
de 1110 al estrecho de Gibraltar. Tras combatir contra musulmanes en las
Baleares, llegaron a Tierra Santa en el otofio y conquistaron Sidén antes de
hacer una larga escala en Constantinopla, desde donde regresaron por el
interior a Noruega.

Bergen, Normandia, Santiago, Lisboa, Cddiz, Algeciras, Ibiza, Sicilia,
Tiro, Jerusalén, Constantinopla... Las expediciones vikingas tuvieron en
el estrecho de Gibraltar un hito capital en su viaje mitico e histdrico hacia
el extremo oriental de un Mediterraneo que fue para ellos objetivo y meta.
Las tradicionales travesias hacia el oeste fueron reconvertidas por ellos en
viajes hacia el este donde todo valia con tal de llegar a unos origenes que
estaban en las célidas tierras donde el sol nacia; viajes de ida y vuelta donde
se trastocaron el punto de partida y el de arribada, pero donde ha seguido
presente la constante necesidad de volver.






Mitos del fin de un mundo | 297

LOS CRISTIANOS Y EL ESTRECHO

Durante milenios, el estrecho de Gibraltar fue destino y puerta, meta y
paso donde confluyeron prohibiciones, avisos, civilizaciones y figuras
que adquirieron la proyeccion mitica que solo los espacios referenciales son
capaces de gestar. Con el transcurrir de los siglos el abismo donde comen-
zaba el caos, las puertas que llevaban al inframundo, el finis terrae, el mas
atrayente de los extremos se fue convirtiendo en el tinico paso abierto entre
el mar conocido por todos y el océano anhelado por todos; entre una orilla
sur africana y otra norte europea; en paradigma de cruce y transito, con
todo lo que conllevan los cruces y con todo lo que conllevan los transitos.

Con el tiempo, tropas y ejércitos perdieron el respeto a miticas prohibi-
ciones y atravesaron el canal con la frecuencia de los ciclos: de Sertorio a
los vandalos, pasando por los vikingos. Setecientos afios mas tarde que el
apostol Santiago recalara sin éxito por el Herakleion gaditano, las tropas
musulmanas arribaron a las costas peninsulares y desde ahi se extendieron
con la rapidez del fogonazo mas inesperado hasta los confines cantabricos.
Siglos emplearon los ejércitos cristianos en retornar a las proximidades
del Estrecho, un lugar que adquiri6 un caracter ansiado e inalcanzable, un
lugar que acab6 convirtiéndose en indisimulado objeto de deseo.

Tras la derrota cristiana en la batalla de Alarcos, el avance castellano
hacia el sur se vio frenado hasta que las huestes de Fernando III obtuvieron
la decisiva victoria de las Navas de Tolosa en 1212. Desde las estribaciones
de una sierra renombrada por sus reservas de metal, las tropas del reino de
Castilla conquistaron Ubeda, la primera gran ciudad del sur, que abria las
puertas al estratégico corredor del Guadalquivir, utilizado por las tropas
fernandinas en su avance hasta conquistar Cérdoba y Sevilla, adonde lle-
garon la fria mafana de san Clemente de 1248. La capital hispalense no era
puerto de mar, pero muchos de los caballeros cristianos recién llegados a su



298 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Arenal la asociaban a la latina Hispalis, asentada junto al Lacus Ligustinus,
que se abria por el suroeste al océano ignoto. Quizas por ello, Sevilla fue el
lugar donde el reino de Castilla fue consciente de su proyeccion atlantica.
Alli se erigieron las atarazanas goticas, junto al postigo del Aceite, a un
paso del rio que iba a dar a una mar que no era el morir.

Desde Sevilla, Fernando III continu6 su avance hasta el Estrecho y ubicé
pactados asentamientos en Medina, Jerez y Vejer, que ain no habian ad-
quirido toponimos fronterizos. Su hijo, Alfonso X, siguid hacia la costa y
tomo El Puerto de Santa Maria y Cadiz, desde cuya bahia parti6 la primera
expedicién castellana hacia Africa, protagonizando el asalto de Salé. El
rey cristiano entendidé que era imprescindible para la expansion castellana
el control de la costa entre el tdmbolo de Trafalgar y el farallon calizo de
Calpe. Por toda esa zona se producian continuos desembarcos de refuerzos
militares musulmanes, que arribaban hasta Algeciras, el principal puerto
de la orilla norte del canal, con la recurrencia de las peores pesadillas cris-
tianas.

Antes de iniciar la campana que la historiografia conoce como del Estre-
cho, Alfonso X tuvo que sofocar la revuelta mudéjar de 1264 que provoco
que Jerez, Medina, Alcala y Vejer, pasaran fugazmente a manos musulma-
nas tras el desembarco en los muelles algecirenios de tropas de refuerzo en-
viadas desde el continente africano por Muhammad I. Tras la capitulacion
definitiva de la ciudad del Guadalete y la entrada de las tropas cristianas
en el alcazar jerezano en 1267, Alfonso el Sabio pudo iniciar el proyecto
que durante afios llevaba madurando: la conquista de Algeciras y el control
definitivo de toda la orilla norte del estrecho de Gibraltar, para impedir
las continuas incursiones de socorro. Para ello asumi6 dos axiomas. El
primero tenia que ver con el territorio: el monarca era consciente que para
tomar la ciudad de la bahia era necesario un nutrido ejército que desde la
retaguardia jerezana se dirigiera hasta ella a través de la Trocha, el camino
histérico que desde tiempos anteriores a la historia unia el Atlantico con
el Mediterraneo a través del corredor de La Janda; un camino que el rey
castellano valoré militarmente y fortificé con milimétrica planificacion. La
segunda tenia que ver con los recursos: toda campafa castrense resulta
compleja y costosa. Para la conquista de Algeciras se necesitaban tropas
de infanteria y caballeria que cercaran por tierra la ciudad, pero también
una potente armada, que hiciera lo mismo desde el mar. Con este objetivo,
el lider castellano recurrié a una estrategia original y a la vez hija de su
tiempo.



Los cristianos y el Estrecho

En estas centurias de guerras, avances y retrocesos, fue cuando surgieron
en los territorios cristianos unas organizaciones que acabaron siendo capi-
tales para entender la configuracion de sus ejércitos: las 6rdenes militares.
Estas instituciones tenian el cardcter bifronte de la sociedad del medievo:
eran entidades de cardcter militar a la par que religioso y surgieron en un
contexto donde las guerras eran consideradas santas y la posesion de los
lugares biblicos se habia convertido en una especie de razén de muchas
existencias. La conquista de los espacios tantas veces citados en el Nuevo
Testamento y la proteccion de los peregrinos que hasta alli se desplazaban
eran onerosas y justificaron la creacién de un buen numero de érdenes que
surgieron en el transito de los siglos XI al XII, al amparo de la promulga-
cion de las primeras cruzadas, que sirvieron para sufragarlas. La del Santo



300 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Sepulcro de Jerusalén, la Hospitalaria de San Juan de Malta o la Orden de
los Pobres Compaiieros de Cristo del Templo del Rey Salomén son buena
muestra de este hecho. Inspiradas en ellas, los territorios peninsulares se
poblaron con caballeros de las de Santiago, Alcantara, Calatrava o Monte-
sa... Siempre eran caballeros, ya que se trataba exclusivamente de drdenes
de caballerias, lexicalizacion que inspird novelas que terminaron por volver
loco al ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha.

En este contexto, Alfonso X decidi6 crear una orden militar con el fin de
conquistar no lejanas tierras santas, sino cercanas pero inalcanzables orillas
de un Estrecho donde desembarcaban continuas amenazas. Para ello fundé
una instituciéon con un componente de lo mas novedoso, ya que erigié una
orden de caballeria que también debia tener en cuenta los conocidos como
“fechos de la mar”. El monarca castellano era muy consciente de que para
la toma de Algeciras eran necesarios infantes y caballeros, pero también
una potente flota. El 16 de noviembre de 1272, cinco afios después de la
capitulacion definitiva de Jerez, Alfonso el Sabio fund¢ la Orden de Santa
Maria de Espafia, también conocida como de la Estrella, cuyo fin no fue
otro que la conquista y el control de los puertos musulmanes de la orilla
norte del Estrecho.

La devocién mariana del rey cristiano justifico la advocaciéon de esta
nueva institucion. Gaufrido de Everle, capellan del monarca, solicit6 para
la recién creada organizacion los mismos beneficios que la del Cister habia
concedido a la de Calatrava. Alfonso X vinculd con la nueva orden las dos
fortalezas mejor defendidas de un territorio que a partir de entonces estuvo
considerado como de frontera: los castillos de Medina y Alcald, aunque
dispuso que la sede estuviera ubicada en la retaguardia: en la fortaleza de
San Marcos de El Puerto de Santa Maria, junto a la desembocadura del
Guadalete.

Llama la atencion el nombre con el que se conoci6 la nueva organiza-
cion militar. Cuando su fundador la nominé como de la Estrella la estaba
entroncando con unas raices de lo mas significativas. Se ha considerado
que Alfonso el Sabio recurri6 al rol de orientadora que la virgen Maria
poseia en la tierra y el mar, que oportunamente recogié en su Cantiga
CCCXXYV, un papel de guia que el cristianismo supo asociar a la cada
vez mas potenciada figura mariana a partir del siglo XII. Una estrella de
ocho puntas fue la imagen con la que el rey cristiano quiso representar a
la orden; una estrella semejante a la que se asociaba a Maria en su papel
de faro y conductora para orantes y devotos. Pero es también una estrella



Mitos del fin de un mundo | 301

que instintivamente se relaciona con la asociada a Astarté, Ishtar, Inanna,
Afrodita o Ereshkigal, mitos que tuvieron una relaciéon especial con uno
de los espacios hacia donde dirigieron su ruta marinos y navegantes desde
el inicio de los tiempos: el estrecho de Gibraltar, el lugar donde habitaba
Hésperis, la estrella que anunciaba el ocaso de un sol que se pone por estos
mismos meridianos que volvian a tener un valor de amenaza.

Alfonso X decidi¢ fortificar el camino que desde Jerez llegaba hasta la
bahia de Algeciras para que por alli discurriera un ejército vinculado a
la recién creada institucion. Guarnecio la torre del Berroquejo, la de Be-
nalup o el castillo de Medina —ciudad que quiso nominar como Medina
de la Estrella y que aun posee un astro coronando su escudo—; fortifico la
ermita de los Santos Martires, donde abundan estrellas grabadas y sobrios
fustes oscuros plagados de tartésicas conchas apotropaicas, como las que
se vinculaban con Astarté, Inanna o Afrodita; guarnecié el cercano castillo
de Torrestrella, de mds que intencionado topénimo y que se convirtié en
cuartel general de las tropas castellanas en su desplazamiento hasta el este
o la Torrejosa, en cuya cupula central se representa a modo de clave la
silueta de una estrella como recordatorio de lo que fue en aquellos tiempos
de campanas.

El viejo camino, que coincide con el actual de la Trocha, fue el que siguie-
ron los ejércitos castellanos hacia una Algeciras que se habia convertido
en el principal objetivo real, mientras la armada partié de las atarazanas
sevillanas y fonde¢ en la bahia en 1278. Un ciimulo de apegos encontrados
e interesados despropositos provocaron una derrota sin paliativos del ejér-
cito cristiano en 1279. Al conocido como Desastre de Algeciras le sigui6é un
afio después el de Moclin, lo que llevd consigo la disolucion de la orden y la
pérdida de su memoria. Otro mito que dio sentido y sinsentido a muchas
vidas y hoy apenas sobrevive al olvido, que entiende poco de campanas y
de estrellas.






Mitos del fin de un mundo | 303

LA CAIDA DE LOS DIOSES

Durante milenios, los mitos se han comportado como imagenes y
pretextos anteriores a las palabras que gozaban de un aura de inma-
nencia la cual, desde tiempos de Hesiodo, ha ido sobreviviendo a lo largo
de los ciclos sin fines cuestionados. Las mascaras con las que los seres
humanos embozaron sus mitemas han pervivido con la constancia de los
supervivientes a multiples naufragios y se han adaptado a sus contornos
como una piel superpuesta que ha cubierto caracteres y significados, cua-
lidades y valores sin dejar abiertas cicatrices o arrugas que los desvelaran.
Sin embargo, vivimos en unos momentos en los que las teorias relativistas
de Einstein han desembocado en modernidades liquidas de corte bauma-
niano donde todo se cuestiona desde la fluidez conceptual mas liviana y
ortodoxa, lo que ha motivado que broten sintomas reveladores de que la
perspectiva de los mitos haya empezado a contemplarse desde puntos de
vista bien diferentes.

En 1969, el director de cine y escendgrafo teatral Luchino Visconti estre-
n6 La caduta degli dei. En esta pelicula realizé una vision critica de la saga
de los Von Essenbeck, y mostr6 sin ambages la relacion de la aristocracia
alemana con el auge del nazismo a través de unos fotogramas prefiados de
violencia, abusos y un sexo de lo mas transgresor. Sabedor del valor del
mitema, Visconti travistié a Helmut Berger, el cual se convirtio en doble de
Marlene Dietrich y recre6 su famosa escena del cruzado de piernas en El
angel azul. Con ello se visionaron desde una perspectiva distinta imagenes
miticas contempladas desde una 6ptica que tuvo mucho de provocacion.

Ocho afios mas tarde, el escritor jerezano José Manuel Caballero Bonald
publicéd Descrédito del héroe, un poemario con el que fue galardonado con
el Premio de la Critica de 1978. El autor andaluz se mostr6 capaz de rea-
lizar una obra comprometida, aunque escrita con un lenguaje intenciona-



304 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

damente culto y barroco con la que quedaba oportunamente enmascarada.
Con esta misma intencion, realiz una revision de las figuras legendarias
clasicas: las bajé del pedestal y las contempldé desde una perspectiva des-
mitificadora, para lo que empleé como instrumento la expresion literaria.
El poema APOCRIFO DE LA ANTOLOGIA PALATINA se cierra con los
siguientes versos: “cuando quien esto escribe/ amaba impunemente no en
el templo/ de Afrodita en Corinto/ sino en la clandestina alcoba bética/
donde oficiaba de suprema hetaira/ la gran madre de héroes, fugitiva/ del
Hades y ayer mismo/ vendida como esclava/ en el impio puerto de Algeci-
ras” Una original forma de relacionar Afrodita, Corinto y el Hades con la
mds vulgar prostitucion relacionada con el principal puerto peninsular del
Estrecho.

A lo largo de los cuarenta y nueve capitulos anteriores hemos realizado
una lectura de los mitos mds cercanos y nos hemos aproximado a ellos
desde un costado diferente a aquel desde el que la mitologia al uso los ha
interpretado a través de milenios. Quizas con este juego de contingencias
se hayan podido contemplar desde un perfil distinto que puede ayudar a
entenderlos a través de la poliédrica vision que los ha hecho eternos. Des-
pués de tantas mascaras, no estaba de mas retirarlas y arribar al punto de
partida: los pretextos.

Los mitos poseen un valor complejo. Surgen como meras ideas, pero no
como cualquier idea, sino solo como aquellas que despiertan inquietud en
la mente humana. Son conceptos pre-textuales que refuerzan su sentido
con la elaboracion de un icono, una imagen que cala en el subconsciente
colectivo de una comunidad y que se extiende a otras con el aura de las au-
toridades exportadas. Aunque basada en orientales interpretaciones ante-
riores, la perspectiva griega dio forma definitiva a los mitos clasicos. En su
Teogonia, Hesiodo planted unos mitemas que nos han acompanado hasta
la actualidad y se han convertido en paladines de una civilizacién que los
ha extendido como una marejada constante. Fue capaz de representarlos,
de teatralizarlos, de impregnarlos de un poso cultural hasta convertirlos
en iconos que han durado siglos y que se han asociado a unos imposta-
dos origenes griegos, tan griegos como las primeras gradas, las primeras
escenas, los primeros teatros y las primeras mascaras, que relacionamos
con el origen de la cultura occidental; sin embargo, los griegos se sirvieron
también de los mitos para colonizar con su acento territorios muy alejados
de las polis helenas, territorios que acabaron haciéndolos suyos, aunque la
colonizacion reinterpretara los elementos autdctonos. Los relatos legenda-



Mitos del fin de un mundo | 305

rios han sido producto de necesidades politicas y sociales, de grupos que se
han servido de ellos y que han recurrido a la aculturacion, a la adaptacion
de leyendas de otras sociedades, ya que es mas facil este procedimiento
que la creacién de iconos nuevos. El caso de Poseidén o Melkart son claros
ejemplos de este proceso, ya que fueron mitemas anteriores utilizados por
la talasocracia helena en su expansion territorial hacia espacios alejados de
primitivas oikoumenes. Estos lugares se situaban en los extremos oriental
y occidental del mar Mediterrdneo; limites donde se ubicaban miticos
jardines edénicos que cumplian el simbdlico rol de principio y fin; lindes
asociadas con la salida y la puesta del sol, con el nacimiento y con la muer-
te, con el alfa y con la omega, con una sarta de antitesis que, como todas, es
un intento por alcanzar la casi inalcanzable totalidad.

El borde occidental del mar Mediterrdaneo, mas alld del estrecho de Gi-
braltar, se asocid desde el principio con el ocaso, con la muerte, con un lugar
incivilizado que despertaba inoculados temores pero a la vez la atrayente
seduccion de lo desconocido, un lugar al que era preciso arribar y también
civilizar. Quizas por esta razon, se convirtié en un ambito aglutinador de
mitos, en un espacio con una concentracion de figuras legendarias no solo
nutrida, sino directamente relacionada con la geografia concreta de las ori-
llas del canal: montafias, columnas, islas, bosques, lagunas, rios, océanos...
una region rebosante de riquezas agricolas, riquezas ganaderas, cercanas
riquezas metaliferas, una multiplicacion de abundancias facilmente rela-
cionables con las tartésicas que acabaron igualmente impregnadas de un
caracter legendario.

La cultura de Tartessos no solo se caracterizd por sus opulencias ma-
teriales, sino por una cosmogonia de la que perviven unos pocos rastros:
Briareo, Geridn, Crisaor, Gargoris, Habis, Nérax... son mitos autdcto-
nos conformadores de una cultura igualmente autdctona para los que el
Estrecho no era el fin de ningin mundo, sino el centro del suyo propio.
Unos se agruparon en triadas, como las Gorgonas o las Grayas; otros,
como Poseidén, Medusa o Pegaso, sufrieron un marcado proceso de
apropiacion cultural por parte de la teogonia helena en un indisimulado
afan por civilizar cosmogdénicamente un territorio que para ella si era el
fin del mundo, con una decidida intencion por colonizar un espacio con-
siderado como indigena. Todo ello provoco una insistencia por demonizar
los mitos originarios del extremo occidental del mundo conocido. Nobles
monarcas, atrayentes mujeres o audaces fundadores pasaron a convertirse
en apocados reyes, terribles rostros y olvidadas figuras de lo mas vulgares.



306 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Las riquezas originarias se convirtieron en miticos ganados que debian ser
robados por la audacia de nuevos héroes portadores de una nueva cultura.
De las hiperbolicas reservas de metales nada se narraba aparte de custodia-
das y metaféricas manzanas de oro, y es que en mitologia, como en tantos
otros aspectos vitales, los silencios son tan significativos como las palabras.
La demonizacidn lleg6 hasta el mas ejemplar y moral de los castigos, como
sucedi6 con la Atlantida platénica, que se convirtié en interesada fabula
con la que aleccionar sobre los excesos de las sociedades descarriadas.

La caida de los dioses



Mitos del fin de un mundo | 307

En Occidente no solo estaba la desaparecida isla de los atlantes, sino el
Inframundo, el Hades, el Tartaro y una sarta de localizaciones donde habita-
ban seres monstruosos. Era lugar de reclusion, prision, prohibiciones. Aqui
mandaban encerrar a seres malvados y pérfidos perdedores; aqui se erigie-
ron puertas que eran infranqueables, aqui desembocaban cauces que no se
podian cruzar; aqui se ubicaron lagunas donde efectuar ultimos viajes, rios
de olvido, jardines cerrados y espacios vedados. Por esta razén abundan los
mitos relacionados con estas restricciones y proliferan horrendos vigilantes
como Ortro, Cerbero o Campe, guardianes de puertas que era necesario
custodiar. Sin embargo, estos hitos llevan implicita su contraposicion: la que
deviene de la necesidad de transgredir las normas. Ello explica que sean
muy numerosas las figuras que se atreven a superar prohibiciones, traspasar
cancelas vedadas, pisar censurados territorios para después volver y contar-
lo. Solo unos pocos personajes legendarios se atrevieron a contravenir estas
leyes sagradas: Perseo, Odiseo, Orfeo o Heracles llegaron hasta este extremo
del mundo y violaron respetadas leyes. Todos ellos eran griegos y todos
ellos acabaron convirtiéndose en paradigma de héroes capaces de realizar
acciones sobrehumanas y ejercieron un rol civilizador. Todos ellos debieron
efectuar un largo viaje hasta arribar a este apartado territorio, un viaje que
tuvo mucho de bildung, de proceso de iniciaciéon y maduracion personal, un
desplazamiento metaférico a través de un camino real que atin puede pisar-
se, un camino que los llevaba hacia el oeste, a través de exuberantes bosques
tartésicos, infranqueables lagunas, corrientes de agua y ricas dehesas, un
viaje cuyo destino final no era el poniente mas extremo, sino el regreso al
punto de partida. Las leyendas relacionadas con este territorio tuvieron el
valor de iconos como Hércules o Pegaso, pero también han pervivido en
devociones adaptadas como Astarté o las Adonias. De todos los valores des-
taca el del Estrecho como mito de ida y vuelta: un lugar distante y atrayente
que empez6 siendo una amenaza y acabd convirtiéndose en otra amenaza.
El Estrecho como extremo de un mundo pero también como centro de otro.
El Estrecho como meta, pero también como punto de partida.

Como bien apuntaba Juan Ramon Jiménez, el destino es volver, volver,
volver; a pesar de los paréntesis, de los pretextos, de las lecturas; a pesar
también de las derrotas, de las caidas de unos dioses que llevan implicita su
oportuna sucesidn, un cambio de roles que puede entenderse como acultu-
racion, pero también como una vuelta a los origenes que tuvieron mucho
de pretextos y de caos.

Lo primero no fue nunca la palabra.






Mitos del fin de un mundo | 309

AGRADECIMIENTOS

Este libro es fruto de afios de colaboracion conjunta; es también conse-
cuencia de una prolongada labor de investigacion y documentacion,
asi como de multiples sesiones de puesta en comun de la abundante infor-
macion recopilada con el objeto de que pudieran convivir con oportuno
concierto las palabras y las representaciones pictéricas. No hemos querido
que las imdgenes fueran meras ilustraciones de la palabra escrita. Por el
contrario, hemos intentado que ambos fueran instrumentos que sirvieran
para que el lector se acerque a los diferentes mitos relacionados con el es-
trecho de Gibraltar desde una perspectiva diferente al que las teogonias, los
iconos y recopilaciones al uso nos tenian acostumbrados.

Este libro es también resultado de muchas otras contribuciones per-
sonales que han impulsado, fomentado, inspirado y promovido un buen
numero de sus paginas. En este sentido, agradecemos la buena disposicion
y la ayuda prestada por Javier Chaparro, el cual acepté de muy buen grado
el primer proyecto de publicacion de historias e iconos de mitos en Europa
Sur; Jesus Mantecon Cantero fue el primer compafiero de viaje en unos
aflos en que los mitos relacionados con la zona se asociaban a caminos
apenas hollados; fueron muy fructiferas las charlas mantenidas con Marti
Mas Cornelld en apartados territorios de trochas que transitaban por el en-
torno de prehistdricas pinturas; también lo fueron las mantenidas con Ana
Aranda Bernal entre antiguas cartas geograficas a la sombra de magnolios
y araucarias de acento inglés; Alberto Porlan aporté atrayentes hipdtesis
sobre innominadas islas tartésicas en el entorno de la Janda durante res-
plandecientes tardes madrilefias de estio; fueron alumnos de la Escuela
de Arte de Algeciras y, en especial, Cristina Morales y Alfredo Morales
Izquiano, los primeros en darle forma pictérica a los mitos del Estrecho.
Luis Alberto del Castillo esta presente en estas paginas disfrazado de He-



310 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

racles y Octaviana de Gades en baelos de fértiles y humanizadas monedas;
Trino Cruz Seruya subyace como el polizonte que sabe dejar huella en un
territorio de milanos y trashumantes, abrigos y mitos, como el literario
Gharb o el omnipresente Estrecho, al igual que Isabel Cervera, con quien
se han compartido tantos dias de leyenda en las dos orillas del canal; a
Ramodn Pérez Montero se debe el descubrimiento del paisaje con figuras
de una Janda real, mitica y literaria; May Barea siempre supo ayudar en la
no siempre facil logistica de un territorio proclive a los paréntesis y a los
olvidos; Carlos Navarro ha sabido facilitar permisos y allanar las sendas de
un territorio de trazados complejos, lo mismo que Carlos Masaveu, cuya
excelente disposicion ha permitido el mas hondo conocimiento de un es-
pacio tan atrayente para los mitos. Gracias a José Ballesteros Rojas, el mejor
guia y compaiero, capaz de desentrafiar los mas intrincados recovecos de
una geografia primitiva donde conviven tartaros, campos elisios y prados
de asfédelos; gracias también a Adolfo Martos Gross por estar embarcado
en la misma nao y por ser fiel acompafiante en un territorio autéctono de
quiméricas estigias y liminares inframundos que adquiere nuevos sentidos
con la palabra compartida y los pasos hollados.



Mitos del fin de un mundo | 311

INDICE

Mitos al ACECRO ...vvuiciicicc e 5
Rumbo Poniente o El Libro de las Estelas Fecundas ........c..cccceuvecucnnnee 7
Los mitos cCOMO Pre-teXtO.....cocivuiirinieiiiniiniiiiiniciiinrcreenesre e 11
El mito del Occidente..........ccuvueeueiriccueirinicieiiccieneceeneeese e 17
Los mitos y la geografia en Mesopotamia........ccococcceueercecreireneceenneeecrennn. 23
El cima del pantedn SemitiCo ........cceeueururirireririninirereeeeeeeeieeeeseeeeeeaes 29
Ishtar: el mito de las conchas y las estrellas.........c.ccoevevecurirnccinnenccrnnnee. 35
Los mitos y la historia de Tartessos........cceveecueurenecrerrnecreireneceennecerennene 41
Briareo, otro bautista del EStrecho .........cccoveecueurineceinnccininccceccinee 47
Gerion y los origenes miticos de Tartessos ..........ccceveecueirenccrenneeecrennne 53
La mirada de Medusa........cocccueureecunineccrniicceceicceteeese e 59
Crisaor, el Adan de Tartessos..........cccvuvecuerrmnecueurirecreeneecreireeeeensesesesenene 65
Pegaso y las alas de la imaginacion ........c.cooccevncccenncciennccecneccnnnee 71
Eurition o el mayoral tartésico ..........ccevvecueererccrrinincceeniecreecereeneeees 77
Ortro, un guardian en la SOMDIa.......ccccccuerrniceciriniceirccecceccee 83
Cerbero, el guardian reconocido ........occcueurerecucurinecieinecierecceecereenne 89
Gargoris y los primeros eslabones de la mitologia tartésica................... 93
Habis, Zeus de Tartessos........ccceureeueurirecrerriniceeiniicreinreseseiseesesensesesesenens 99
Argantonio, el hombre de plata .........ccccvvecuennciciinnccncceccnees 105
La Atlantida: un mito desbordado .........c.covecueurinecirnnccninncccccnee 111
Poseiddn, el dios que perdio 1a tierra.........coceeveueeennnninnncnccccceieenns 117
Los fenicios, sefiores del Mar .........ccoeeeceurneceerninecreinccenecceseeeneenene 123
El OliMpPo feNICI0 .uvveiiiieeccicicieieeets et 129
Melkart, dios de la ciudad .......cccceuvecurininicininiccirnccenccecceeees 135
Finis terrae, un abismo impostado.......c.cccoeeueuevruririnrinininneneeeeeeeeienenns 141
La fundacion de Gadir.........ccccevivccunineccinniccrccecceeeeee e 147

El Herakleion gaditano .......c.ccococcceuveecueirinccueiniccieinicceeneceseseenenenneaenes 153



312 | José Juan Yborra Aznar y Enrique Martinez Andrés

Hesiodo, el poeta de 1os dioSes ......ccoceeueueueeerireirinininininisecccccceeieieiens 159
El Inframundo: un falso desaliento .........cccoceveeeneernceenceeinceeenceeencenennne 165
El Tartaro, la prision del fin del mundo.........coeeeuvvveeinnicencernce, 171
El destino occidental de Hades y Perséfone...........cccvcuvuveerencueincerencecnncnnnn. 177
La laguna Estigia y el Gltimo viaje.......c.ccooeeurereccirininccinnicciecceneeenes 183
Las aguas del olvido del rio Lete........ccovuvieuvriccinnnccncceccereeenes 189
Los Campos Elisios y los Prados Asfodelos.........coceveuvuveeeenceeenceenncennncennn. 195
El Jardin de las HeSpErides.......c.cocoeeueururirrrininineniccccceeieeieeeeeeeseseenes 201
Bajo el cielo de HESPero........coccueuveccunininicieicciicceeceeeeeneeeenes 207
Los mitos griegos y el Mar.........ccccvecurininicieiniccniiceeecereeeeneneeeaenes 213
Perseo y €l @SPanto ........ccceveceuririciciniece e 219
La mirada perdedora de las Grayas..........cccccoeuveeeueururenccrenniccnnenecnenreneenes 225
Odiseo y el viaje hacia occidente..........cceuvmecueirinecriininccininicceeceeenee 231
Tiresias y Calipso: adyuvantes occidentales de Odiseo..........cccccceuruncec. 237
Orfeo y la magia del arte.........cceveuveverrecrnicinecincnecnecnececeeeeneees 243
El mito de Heracles .........ccccovieinicinniiceiceeiceeeeeseseeneseeseaenes 249
Heracles y el EStrecho (I)......ccccueuieucirinecueiniceceeicceeeeeeee e 255
Heracles y el Estrecho (II) ....cccovveeueurineciciniicicceeicceeceeeee e 261
Ladén, otro monstruo de Occidente............coveeeeuririneecreniccrneneeenneneenes 267
Para Atlas el cielo fue un castigo .......cooeuveeurecrrecrnecrnecinecnecireenseeneees 273
Anteo y el mito primigenio de la tierra ........ccocecceuviviveceninccinniccinnns 279
Los musulmanes y el EStrecho.........ccccovecvniccininnccnncccccenes 285
Los vikingos y €l EStrecho ..o 291
Los cristianos y el EStrecho .......ccccveciiicinincciccccceccceees 297
La caida de 10s dioSes........ccceuvuiueuriniicuniiicieiicceieeeeeeneeee e 303

Agradecimientos. ... 309

















