
173

Literatura/Periodismo Almoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

1. � LA FILOSOFÍA EN EL POEMARIO EL 
EXQUISITO CADÁVER DE LA ROSA

El poemario de Juan Emilio Ríos Vera El 
exquisito cadáver de la rosa refleja la clásica 
relación epistemológica entre el sujeto y el objeto 
estudiada por Descartes, Hume y Kant y que fue 
trascendida por la fenomenología de Husserl 

y por la filosofía existencialista de Heidegger 
y Sartre. Posteriormente, Piaget resolverá 
también el problema sujeto-objeto en su teoría 
epistemológica al demostrar que el objeto 
también puede trasformar nuestros esquemas 
de conocimiento a través del aprendizaje 
constructivo. No solamente el conocimiento es 

La obra poética de Juan Emilio 
Ríos Vera. Del creacionismo al 
compromiso social; de la poesía de 
juventud a la filosofía - I
César Alfonso Viñas 

Recibido: 20 de junio de 2023 / Revisado: 21 de mayo de 2023 / Aceptado: 21 de mayo de 2023 / Publicado: 3 de octubre de 2023

RESUMEN
Este artículo tiene como objetivo presentar un breve análisis sobre la variada y prolífica obra poética de Juan 
Emilio Ríos Vera, desde la relación entre el lenguaje poético como expresión de un modo de pensamiento 
fenomenológico —donde el poeta es un buscador de sentido de la vida y de un lenguaje y modo de pensar 
cercano al de los griegos presocráticos, incluso de las primeras civilizaciones en el planeta— al creacionismo de 
Vicente Huidobro, donde las imágenes creacionistas son la mejor arma de Juan Emilio para sus composiciones 
poéticas. Sin embargo, su poesía está dotada también de un compromiso social, cuyas mejores armas son la 
poesía de “Hijos de la Ira” de Dámaso Alonso y las letras del grupo Pink Floyd, sin olvidar a los poetas de las 
generaciones del 27 y del 36. Termina el artículo con los “poemas de juventud” donde el autor ya revela todos 
los asuntos que le interesan y que le han influenciado culturalmente. Juan Emilio, lejos de una poesía academista 
que sigue los patrones en los años ochenta de los llamados poetas de la experiencia, se encontraría dentro del 
gran grupo de los poetas de la diferencia.  
Palabras clave: Lenguaje poético, fenomenología, creacionismo, poesía social, poesía de la experiencia, poesía de 
la diferencia

ABSTRACT
This article aims to present a brief analysis of the varied and prolific poetic work of Juan Emilio Ríos Vera from 
the relationship between poetic language as an expression of a phenomenological way of thinking - where the 
poet is a searcher for the meaning of life and a language and way of thinking close, as Heidegger would say, 
to that of the pre-Socratic Greeks, even of the first civilizations on the planet- to the creationism of Vicente 
Huidobro where creationist images are Juan Emilio’s best weapon for his poetic compositions. However, Ríos 
Vera’s poetry is also endowed with a social commitment where the best weapons here are the poetry of “Hijos de 
la Ira” by Dámaso Alonso and the lyrics of the Pink Floyd group without forgetting the poets of the generations 
of ‘27 and 36. The article ends with the “youth poems” where the author already reveals all the issues that interest 
him and that have influenced him culturally. Juan Emilio, far from an academic poetry that follows the patterns 
in the eighties of the so-called poets of experience, would be found within the great group of poets of difference.
Keywords: Poetic language, phenomenology, creationism, social poetry, poetry of experience, poetry of difference



174

Literatura/PeriodismoAlmoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

subjetivo, como diría Descartes, ni la existencia 
del objeto estaría sometido a las categorías 
mentales kantianas, sino que el objeto también 
trasforma los esquemas en el cerebro.

En la primera parte del libro, La corola, el 
primer poema lleva el título del poemario y el 
poeta aparece proyectado, arrojado al mundo 
sensible, al mundo de los fenómenos, las cosas y 
los entes; el poeta, el sujeto, sale eyectado hacia 
la rosa donde, en un intento de aprehender a la 
rosa, él mismo desgaja cada músculo de la rosa 
con sus dientes; mastica la corola, cada espina 
de la rosa y la savia de la flor recorre el cuerpo 
del poeta. Entonces, supo el nombre exacto 
de la rosa, arrojado al mundo el poeta ha sido 
eyectado en la rosa; conoce entonces la esencia de 
la misma. Eso significa conocer el nombre exacto 
de la rosa, no el que le hemos dado los humanos 
con fonemas sino la esencia de la rosa, la cosa en 
sí misma, un neoplatonismo de nuevo cuño, un 
intento fenomenológico de conocer la esencia de 
la rosa.

En este poema el poeta, el sujeto, no aparece 
separado de la rosa, el objeto, sino eyectado o 
arrojado al mundo sensible.

En el poema La rosa de Locke, el poeta se 
acerca al objeto, la rosa, desde el punto de vista 
del empirismo inglés. La rosa, el objeto es el 
soporte fundamental de los conocimientos y el 
ser humano aprende a través de los sentidos. 
Entonces, el poeta, para conocer qué es la rosa, 
se pregunta por su color, olor, suavidad, tamaño, 
forma y figura. Pero, después, afirma que en 
realidad esas cualidades no son en realidad la 
rosa, no constituyen su esencia verdadera. La 
rosa para el poeta es algo más que trasciende 
los sentidos y al contacto con las torpes manos. 
Entonces el poeta hace un acto de fenomenología 
y de epojé o paréntesis y la esencia de la rosa 
o el ser de la rosa se manifiesta en palabras y 
metáforas poéticas que no existen en diccionarios 
ni en los fonemas cotidianos. Entonces la rosa 
pasa a formar parte del mundo de las ideas de 
Platón y abandona el mundo sensible.

Lámina 1. Juan Emilio Ríos en 2023. Fotografía de Carmen Sánchez Melgar



175

Literatura/Periodismo Almoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

En el poema La Rosa de Hume, el poeta 
expresa el escepticismo de Hume de poder 
llegar a conocer la realidad a través de la 
experiencia y los sentidos: “Y no tener ojos 
fiables que detecten la invisible espina”. De 
la subjetividad de Descartes se pasa a la 
radicalidad de Hume de no poder conocer la 
realidad tal como es. La realidad solamente es 
hábito, nos diría Hume.

En el poema El nombre de la rosa, se expresa 
la idea de intentar conocer el objeto a través del 
lenguaje. El objeto, la rosa en este caso, queda 
encarcelada por un nombre de cuatro letras. 
Pero el poeta expresa que ese no es su verdadero 
nombre. El poeta necesita entonces el aroma 
de la rosa para confeccionar una palabra con 
forma de flor. El nombre común no es el objeto 
en sí. La realidad la percibimos en función del 
lenguaje que usemos, según el principio de 
relatividad lingüística. A través del lenguaje 
común no llegaremos nunca a conocer la rosa. 
Quizás, como dijo Heidegger, el griego clásico 
u otro lenguaje más antiguo recoge mejor el ser 
de las cosas. El poeta reivindica la vuelta a las 
esencias y denuncia el olvido del verdadero ser 
de las cosas.

En el poema Apuntes sobre una rosa, el poeta 
vuelve a la filosofía empirista: la textura, un bit 
de corola, los fonemas que hacen referencia al 
objeto, pero acaba diciendo que todo esto es sólo 
un frustrante intento de rosa inacabado.

En Fenecida la rosa, el poeta se sumerge en la 
filosofía platónica. Sucumbida la rosa, aparecerá 
la rosa ideal, el modelo perfecto de rosa de las 
que las demás son copias en el mundo sensible: 

Fenecida la rosa, despertarán los pétalos 
intangibles, la infinita corola al arco iris, 
muere la espina y resucita la carne.

En La rosa muerta, el poeta expresa con bellas 
metáforas la lucha de la rosa por mantener su 
belleza frente al tiempo generador de entropía y 
oxidación.

A través del poema No soy una rosa, el poeta 
se eyecta de nuevo al mundo de los fenómenos 
e intenta ser una rosa para llegar a conocerla. 
Al principio del poemario, el poeta se come a la 

rosa, pero ahora quiere ser la rosa; pero el ser de 
la rosa es distinto del ser humano y al poeta le 
sobran brazos, piernas, manos, muslos, ojos, boca 
y hasta espalda. Además, carece de su perfume, 
ternura y suave tacto y le sobran las espinas del 
alma para llegar a ser una rosa.

En el poema La mano y la rosa, la mano del 
poeta se funde con la rosa y siente su sangre 
caliente y la savia iracunda que lo duele todo y 
el pétalo y la falange se unen. Aquí aparece otra 
vez el poeta eyectado, arrojado al mundo sensible 
donde se refleja unidad del ser humano con la 
Naturaleza y los objetos. En este poema, la rosa 
existe de verdad, los sentidos no nos engañan, 
la razón no nos engaña, el poeta no duda como 
Descartes de la existencia de la rosa.

En Los cimientos de la rosa, el poeta expresa 
la estructura que subyace a la rosa. El tiempo 
aparece como un elemento que desgasta a la rosa 
y convierte a la flor en una ruina. Sin embargo, la 
rosa no pierde su esencia: “No ha perdido su olor 
ni su belleza a pesar del tiempo”.

En la segunda parte, Las ruinas de la palabra, 
el poeta pretende recuperar o reivindicar la 
palabra del poeta que es más cercana al ser, a 
un conocimiento que trasciende lo sensible y 
el lenguaje cotidiano. El primer poema, que 
coincide con el título de la segunda parte el 
poeta, expresa en la primera estrofa: “Y Dios 
creó la palabra y el hombre la llevó a la ruina”. 
La palabra primigenia, el AUM de los hindúes, 
las supercuerdas y las ondas que vibran en el 
Universo y crean la materia; la palabra que se 
transforma en materia; ese lenguaje del ser que el 
hombre olvidó y que llevó a la ruina en su mundo 
capitalista, imperialista y neopositivista donde el 
mundo está completamente vacío de sentido. El 
ser humano se ha olvidado en nombre exacto de 
las cosas y ha inventado los conceptos, nos dice el 
poeta.

En el poema Resurrección de la palabra, la 
palabra cotidiana se pone la máscara sagrada y 
se convierte en verso, en poema, en un lenguaje 
cercano al ser heiddegueriano.

En Autopsia de la poesía, el poeta no necesita 
fórmulas, técnicas, estructura, métrica ni rima, 
sino solamente la presencia de la sorpresa y la 
conmoción.



176

Literatura/PeriodismoAlmoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

2. � DEL CREACIONISMO AL 
COMPROMISO ÉTICO

La poesía de Juan Emilio Ríos Vera, 
fundamentalmente, bebe de dos fuentes 
primarias para él: el poemario creacionista 
Altazor del poeta vanguardista chileno 
Vicente Huidobro y el poemario Hijos de la 
ira de Dámaso Alonso, poeta de la Generación 
del 27.

La obra de Juan Emilio también está 
influenciada y marcada por otras fuentes 
secundarias, pero que no son menores en la 
estructura de su poética: el mundo de Tolkien 
con la obra narrativa El Señor de los Anillos, los 
cómics de Conan, el cine fantástico y su amistad 
con Ángel Gómez Rivero, los haikus japoneses, 
la poesía mínima oriental en general, la música 
de Pink Floyd, sin olvidar su compromiso ético 
en la defensa de los derechos de la mujer, los 
derechos de los animales (Cuerpo en debilidad) y 
el republicanismo, sin olvidar nunca la estética. 
Así, en el poemario Cuerpo en debilidad, el poeta 
expresa:

Trémula la carne, el ceño fruncido, el cazador 
furtivo espera impaciente el momento 
preciso para el magnicidio. En un segundo 
nefasto destruye un perfecto, colosal, 
único, irrepetible ejemplar de ciervo que 
la Naturaleza, mater amantísima, había 
confeccionado con su antigua sabiduría y su 
paciencia infinita.

Juan Emilio Ríos Vera, en su poemario El ojo 
deshabitado, evita las anécdotas de la experiencia 
que hace Luis García Montero en Habitaciones 
separadas y descripciones de paisajes que 
hiciera don Antonio Machado en Campos de 
Castilla y, por el contrario, hace énfasis en los 
efectos visuales, en imágenes poderosas, en el 
uso novedoso de la tipografía que le permite a 
nuestro autor compararse con un dios. Como 
el poeta refleja en El ojo deshabitado a través de 
estos versos: 

Punta envenenada de flecha mi pezón 
violento si me miras con ojos de noche 
infinita, pan candeal mis pechos.

En el poemario “El estrés de la bailarina” hay 
poemas creacionistas como Maremagnum que 
utiliza las jintanjáforas y retahílas semánticas de 
Huidobro. El poema juega con la palabra mar: 
maremoto, maremágnum, marejada… y termina 
“mar de manos me mano en dios”. También 
encontramos poemas dadaístas, futuristas y 
surrealistas.

En el poemario Conan el Adalid de Cimmeria, 
sobre todo en su poema “El dios resbaladizo”, 
encontramos imágenes creacionistas: 

No hay jaula que lo encierre, ni espada que 
atraviese su carne abstracta. No hay ataúd 
que acoja su imposible muerte –se cansaron 
los árboles de esperar su flaqueza–. No 
hay mente que lo abarque ni vórtice que lo 
confunda. Su piel es líquida como el agua 
fuerte, como el esqueleto profundo de los 
peces, como la gota que colma la paciencia 
y rompe el vaso, espejismo de palabras, su 
nombre esquivo.

Y, más adelante, en el mismo poema, 
encontramos un uso nuevo de la tipografía como 
hiciera Huidobro en Altazor:

Crom Crom Com 
Crommmmmmmmmmmmmmmmmm 
mmmmmmmmmmmmmmmmmm 
mmmmmmmmmmmcomo una 
palabra que se rompe en los labios, 
que se hace silencio de repente, 
Crommmmmmmmmmmmmmmmmm 
mmmmmmmmm Crommmmm, Crommm, 
Cromm, Crom, Cro, Cr, C... Al diablo. Conan 
no sabe rezarle a un dios que se le escapa.

El poeta Juan Emilio Ríos Vera es un pequeño 
dios creador e inventor de imágenes, originales 
palabras, estructuras poéticas nuevas inventadas 
por él. No imita la realidad, sino que crea nuevas 
realidades a partir de la nada, a partir de la 
sombra de su inconsciente, que salen a la luz 
como poeta auroral convirtiendo su sombra en 
oro. Utiliza imágenes y conceptos creados por 
el propio poeta. Tiene mucha semejanza con el 
simbolismo francés en cuanto a temas buscados 



177

Literatura/Periodismo Almoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

fuera de la realidad, explosión estridente de las 
metáforas, búsqueda angustiosa de imágenes 
inéditas. El poeta deja ya de cantar a la naturaleza 
como lo hiciera Machado; lo que Juan Emilio 
hace es imitar a la naturaleza creadora, eliminar 
todo lo descriptivo o anecdótico. Hay que “hacer 
un poema como la naturaleza hace un árbol” 
como dijo Vicente Huidobro en Altazor.

Por otro lado, la obra de Juan Emilio está muy 
influenciada por la poesía impura de Dámaso 
Alonso en Hijos de la ira en contraposición a 
la poesía de Garcilaso o Juan Ramón Jiménez, 
sobre todo el poema Insomnio, cuyos versos están 
rotos por guiones de forma consciente, poesía 
desarraigada española más humana y auténtica, e 
imitan a un noticiero radiofónico.

El tema principal de Hijos de la Ira es el 
ser humano, inmerso en un mundo lleno de 
incógnitas, indescifrable, hostil. Se perciben 
en la obra claras influencias de la filosofía 
existencialista de Heidegger, el poeta arrojado o 
eyectado a la realidad. En esta obra se da lugar a 
un lenguaje grotesco, sorprendente e hiriente, que 
busca producir muchas sensaciones distintas que 
es usado con maestría con Juan Emilio en varios 
de sus poemas y poemarios. Poemas como Puta, 
Maricón, versos en la obra Poéticas como “la 
sonrisa de una niña, la polla de Buboski y el coño 
de la Bernarda, todo cabe en un poema”, donde 
el autor busca la provocación y la discusión en 
tertulias.

La obra de Ríos Vera se convierte aquí en 
un despertador de conciencias y adquiere su 
máximo compromiso ético: “Con las bragas rotas 
y ensangrentadas de una niña de catorce años 
en la cabeza y una mancha de huevo frito en 
el sudado uniforme, salió del cortijo el primer 
asesino amedrentando al pueblo”, refiriéndose 
aquí al golpe de Estado al gobierno legítimo y 
constitucional de la II República Española.

Se trata de una crítica social y literaria que 
huye de la poesía garcilasista y deshumanizada, 
puramente estética, para ir hacia el verso libre 
capaz de despertar las conciencias. Es muy 
característico un único versículo en Juan Emilio 
que él mismo distribuye en varios versos.

En el poema El corte final, el poeta expresa 
su compromiso del escritor con el mundo, el 

poemario o el poema como proyección del poeta 
agredido eyectado en el mundo, el dolor de las 
víctimas del terror del estado, la lucha que no 
tiene límites en el desierto que crece, la escritura 
como cuestión ética donde el poeta tiene la 
obligación de denunciar como obligación moral. 
El libro tiene que ver con la conciencia eyectante 
y Juan Emilio no lo escribe para guardarlo en un 
cajón, sino para arrojarlo al mundo, cuando el 
poeta se expone ante los otros, a su crítica. Nadie 
puede permanecer ajeno a este mundo. Juan 
Emilio es el poeta de sus propias palabras y se 
hace responsable de sí mismo; su propio lenguaje 
es la mejor expresión de su propia libertad.

El poemario Mujeres Dolientes, una niña 
que estaba dibujando aparece con su mano 
desgarrada de su cuerpo con una cera en la mano 
por el bombardeo israelí en la Franja de Gaza. 
Aquí, Juan Emilio es el poeta de la literatura 
comprometida. Ser en el mundo significa una 
tarea moral del escritor: denunciar las canalladas.

Juan Emilio nunca ha entrado en guerras ni 
debates entre los defensores de la poesía de la 
diferencia y los de la experiencia. Sin embargo, 
hay que catalogar a Juan Emilio en el primer 
grupo: la diferencia.

La poesía de la experiencia trata de una poesía 
más cotidiana, llevadera e inmediata, en la que 
cualquiera pueda sentirse identificado. Este tipo 
de escritura se basa en la idea de que a la poesía 
no hay que entenderla sino sentirla y que no 
podemos escribir de forma diferente a cómo 
vivimos; nuestra vida debe ser un todo. Y nuestra 
escritura debe ser llana, cercana, sin artificios 
exagerados ni ebúrneas torres de marfil. Fácil 
digestión, prosa fragmentada y venderla como 
poema. En este sentido, Juan Emilio no está en 
contra de los poetas de la experiencia: prosa que 
se puede considerar poesía, una poesía urbana 
que llega a todos y que cualquiera, en principio, 
podría escribir.

Sin embargo, lejos de esto, la poesía de la 
experiencia tiene sus normas, corsés, hecha 
por intelectuales filólogos catedráticos de 
Universidad y que han ganado premios de 
poesía de prestigio como el Adonais. Poetas 
excluyentes que están en un circuito cerrado 
cuyas obras son publicadas por importantes 



178

Literatura/PeriodismoAlmoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

editoriales. Una poesía de ganadores. Y Juan 
Emilio se ha definido como un perdedor en el 
poema Soy un perdedor:

A mis cuarenta y cinco años tengo el perfil del
perdedor nato en esta sociedad consumista
que nos devora con su garganta profunda que
nunca se sacia de engullir nuestro dinero y
nuestra paciencia: no tengo trabajo fijo, no
tengo una nómina que me avale para 
entramparme
hasta las cejas en un crédito
hipotecario que cargará mis espaldas de por
vida, no tengo casa propia y (lo que supone
una total provocación y un escándalo para
mis amigos) no tengo coche,
ni siquiera carné de conducir.

Y en el poema Ahora no, John dice: “Mi vida 
es de guión de película española de bajo coste… 
mucho cartón piedra rellenado las carencias. 
La poesía de la diferencia seríamos todos los 
demás, según Octavio Faílde y la antología De lo 
imposible a lo verdadero”. 

En ese sentido, Juan Emilio Ríos Vera es un 
poeta de la diferencia por su estilo hermético, 
su cuidado lenguaje culto, la cuidada estética en 
muchos de sus poemas, sus variadísimos temas 
tratados y su lenguaje provocador.

En la poesía de la diferencia, por tanto, las 
bases estilísticas y conceptuales de la literatura 
de la diferencia resultan difíciles de establecer. 
El sentir general, y unánimemente aceptado por 
todos sus integrantes, es que la literatura de la 
diferencia no es una estética, sino una pluralidad 
de estéticas no acordes con el estilo estrictamente 
urbano y cotidiano característico de la llamada 
literatura de la experiencia. La poesía de la 
estética o diferencia cuántica también estaría 
dentro de este movimiento plural.

Un ejemplo de poesía de la experiencia sería 
una Antología de poesía contemporánea de los 
últimos treinta años de la editorial Catedra; un 
ejemplo de poesía de la diferencia sería una 
Antología de “poetas de ahora” de un encuentro 
poético en la provincia de Cádiz.

Juan Emilio, como poeta eyectado o arrojado 
en el mundo, en una trayectoria y momento 

histórico que no ha elegido, se conoce a sí mismo 
y se desoculta mostrando su ser, la esencia de sí 
mismo proclamando “Yo no soy de este mundo”: 
“Cada día debería nacer un poeta por metro 
cuadrado que trajera una metáfora debajo del 
brazo. Sólo de esta forma este asqueroso mundo 
sería para mí”. 

En un mundo de la Edad Antigua, en 
sociedades de la Protohistoria, quizás en tiempos 
presocráticos donde el ser humano hablaba 
mediante poesía, la imagen creacionista y la 
metáfora de este poeta conocería la esencia 
del mundo alejado del dolor existencial y la 
alineación que provoca ser arrojado al mundo 
neoliberal. O quizás estaría mejor en la España 
sin prisas de Antonio Machado, junto al río 
Duero o en el Madrid de la Generación del 27.

Juan Emilio Ríos Vera es el poeta arrojado al 
mundo, comprometido con la realidad.

Sus poemarios están arrojados al mundo y 
no tienen donde esconderse en el sentido del 
existencialismo de Jean Paul Sartre. En el Corte 
Final para el poeta se acabaron las niñerías, Juan 
Emilio arroja sus máscaras y dice sus propias 
palabras. La metralleta de Juan Emilio es escribir 
en un mundo podrido, asqueroso e inmoral.

3. � VIVISTE PLENAMENTE TU VIDA DE 
POETA. EL EXISTENCIALISMO EN 
EL POETA A TRAVÉS DE POEMAS 
ESCRITOS A PARTIR DE CITAS DE 
ESTROFAS DE PEDRO GARFIAS

El título del poemario Río Amargo llevar la 
vida a cuestas del poeta Juan Emilio Ríos Vera 
sobre citas del juglar inexplorado y aislado de 
la Generación del 27 Pedro Garfias, porque 
hubo dos generaciones del 27, la de los poetas 
más célebres y reconocidos y la de los poetas 
menos reputados, hace referencia al duro exilio 
en Francia, Inglaterra y México durante y tras la 
guerra civil de la intelectualidad española de la II 
República.

Gimió de pena y dolor Pedro Garfias. Ríos de 
aguas amargas se llamó su último libro, y un río 
de aguas amargas fue su existencia. Juan Emilio, 
como Pedro, es poeta, ambos hechiceros de la 
baraja lírica.



179

Literatura/Periodismo Almoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

Y en este poemario, Emilio Ríos acompaña 
a Pedro Garfias en el camino machadiano 
sintiéndose identificado con él en el amor, el 
desengaño, los éxitos, los fracasos, los sueños, la 
sombra de la existencia en este río efímero de la 
vida que muere en la mar eterna.

Pedro Garfias murió en el exilio republicano, 
en la indigencia, a leñazos entre el hambre y el 
alcohol.

El también exiliado poeta algecireño Adolfo 
Sánchez Vázquez diría ya en México: “El exilio 
es la suma de dos raíces, de dos tierras, de dos 
esperanzas. Mezcla extraña de espera, nostalgia y 
esperanza que alimenta y atormenta los mundos 
del exilio”.

Pero Garfias fue uno de los mejores ultraístas 
españoles. Redactó el primer manifiesto ultraísta 
en 1910 y se lanzó con entusiasmo al dadaísmo, 
el ultraísmo y el creacionismo. Se comenta que 
conoció personalmente al creacionista chileno 
Vicente Huidobro, aunque lo desmintió. Más 
adelante su poesía se tornará social y política con 
poemas como Asturias o A Federico García Lorca.

Y en esto coincide Juan Emilio con Pedro, 
en que es un magnífico ultraísta y creacionista 
con Altazor como bandera, sin abandonar el 
compromiso social. Como expresa Juan Emilio 
Ríos: “El verso comprometido es un cuchillo 
entre dientes, un arma arrojadiza que hiere al que 
abusa y derriba al que huye”.

Desde mi punto de vista, en este poemario 
se entremezclan el exilio del escritor, la 
introspección del poeta en la soledad, el buque 
francés Sinaia que lo transporta a México, 
el poeta algecireño Sánchez Vázquez que lo 
acompaña en su viaje, mi poema Versos del 
Olvido, el primer vanguardismo español, la 
poesía social y de guerra, el juglar Juan Emilio, 
el retrato de Antonio Machado y el pájaro que 
se posó junto a él en mi aula cuando recibo un 
libro y una carta de Rosa Badillo Baena, quien 
interpreta a Pedro Garfias por los colegios de 
Málaga; la obra de teatro de Federico García 
Lorca, que representé con mi alumnado en 
el colegio Andalucía de La Línea, donde una 
alumna de sexto curso interpretó el papel de 
Pedro Garfias, recitando el poema A Federico 
García Lorca.

Los poemas de Juan Emilio reflejan la vida 
errante, la soledad del poeta, el desconsuelo de 
los poetas de la Generación del 27, el amor por la 
poesía y los libros, los peligros, los miedos y las 
dudas.

Juan Emilio Ríos Vera, como Pedro Garfias 
Zurita, ha vivido y vive plenamente su vida de 
poeta entre sus premios y distinciones, entre 
sus vacilaciones y recuerdos, entre la soledad e 
intimidad en su casa, con las raíces del cuerpo y 
los andamios de la mente como él bien expresa.

La poesía de Juan Emilio se convierte así 
en poesía meditativa mezclada con la angustia 
existencial, el poeta comprometido arrojado a la 
realidad.

A lo largo del poemario Río Amargo llevar la 
vida a cuestas, Juan Emilio expresa la necesidad 
de vivir con intensidad y calma a la vez, pese 
a las adversidades que nos encontramos en 
la vida, porque el tiempo nos atrapará con 
la muerte tarde o temprano y el refugio de 
Ríos Vera siempre será la poesía: “No ceso 
de buscar/ la subterránea galería /que me 
conduzca certera / al filón inagotable / de la 
belleza/ y del sosiego”.

El río en el poemario simboliza la vida 
que muere en el mar, que expresa muy bien 
Manrique: “Nuestras vidas son los ríos/ que van a 
dar en la mar/ que es el morir”.

El poeta está en un momento bajo y triste, 
pero se plantea reaccionar: “Deslumbrado,

el poeta apagó la llama con palabras”.
Juan Emilio rechaza estar apenado y, por eso, 

tiene que seguir viviendo, es decir, escribiendo 
poemas, su propia biografía:

Mi casa es mi autobiografía:
mis poemas,
mis libros,
mis éxitos
y mis fracasos,
mi viejo perro
ya ciego,
y yo siempre
buscando
refugio
entre sus paredes
y mis recuerdos.



180

Literatura/PeriodismoAlmoraima. Revista de Estudios Campogibraltareños, 59. Octubre 2023: 173-180

El temple de ánimo de Juan Emilio es un alma 
de poeta que hace balance de su vida y valora su 
camino machadiano junto al de Pedro Garfias, 
lo que tiene importancia en su vida y lo que no. 
En su estado anímico, Emilio pasa por distintos 
momentos sentimentales: alegría, euforia, pena, 
paz consigo mismo y resignación.

La mayoría de los poemas están escritos en 
primera persona, donde el poeta abre todo su 
mundo interno, sentimental:

Ahora, mientras
escribo este poema
tras leer la cita
de Pedro Garfias,
miro alrededor
y contemplo
el mundo interior
que creé para
alimentar mis sueños:
mis libros, mi música,
mis cuadros, mis películas,
mis premios y distinciones,
mis fotos, mi mujer,
mi perro
y mi espacio para leer,
amar y crear poesía”.
Toda mi vida está aquí.
Fuera me esperan
—además de algún amigo—
los peligros, los miedos
y las dudas.

Juan Emilio, que ha participado en la poesía 
creacionista y de vanguardia, evoluciona en 
este poemario hacia una poesía más coloquial 
y conversacional. Pero a la vez muestra su 
cosmovisión del mundo como poeta, su filosofía 
de la vida, su ideología. Se muestra, al denunciar 
“la ignorancia, la estulticia, la estridencia… 
tortuoso camino el del poeta que busca la belleza, 

tenebroso sendero el del docente, que aspira a 
erradicar la zafiedad”, como alguien progresista 
y humanista que ocupa su pluma para denunciar 
diferentes realidades:

¿Mi camino?
pisar día tras día
las mismas veredas:
La literatura, el cine,
la música, la docencia
y tropezar sin descanso
con las mismas piedras:
la ignorancia, la estulticia,
la estridencia…
tortuoso camino
el del poeta
que busca la belleza,
tenebroso sendero
el del docente,
que aspira a erradicar
la zafiedad.
Yo nunca descanso
¡Se hace camino
al andar!

César Alfonso Viñas 
Miembro colaborador de la Sección VI del 
Instituto de Estudios Campogibraltareños

Cómo citar este artículo
César Alfonso Viñas . “La obra poética de 
Juan Emilio Ríos Vera: Del creacionismo al 
compromiso social; de la poesía de juventud a 
la Filosofía - I”. Almoraima. Revista de Estudios 
Campogibraltareños (59), octubre 2023. Algeciras: 
Instituto de Estudios Campogibraltareños, pp. 
173-180.


